Es bleibt beim Anspruch ohne
Grundlage

Category: Blog
geschrieben von Christine Staehelin | 4. Januar 2026

o
3 Aﬂf"";
‘g WMP

Y2 gAn

l

«Der Anspruch ist hoch:
Schule soll nicht langer primar Wissen vermitteln, sondern Denk-, Urteils- und
Handlungskompetenzen systematisch starken.»

Dieser Satz beweist an sich schon die Hohe des Anspruchs: Mir scheint es an
samtlichen darin erwahnten Kompetenzen ganz grundlegend zu fehlen, denn trotz
unzahligen Versuchen gelingt es mir nicht, diesen zu verstehen.

Ich scheitere schon an den Begriffen Denkkompetenz, Urteilskompetenz,
Handlungskompetenz.


https://condorcet.ch/2026/01/es-bleibt-beim-anspruch-ohne-grundlage/
https://condorcet.ch/2026/01/es-bleibt-beim-anspruch-ohne-grundlage/

Christine Staehelin, Primarlehrerin
in Basel, Mitglied des
Bildungsrates: Kann man
“denkinkompetent” sein?

Kann man denn denkinkompetent sein? Wurde das bedeuten, dass man gar nicht
denkt? Und ware das tatsachlich moglich? Und ware man dann gedankenlos? Was
ware dann diese Gedankenlosigkeit? Hatte man dann keine Gedanken? Oder die
falschen? Oder wurde das bedeuten, dass man nicht uber das Denken oder das
Gedachte nachdenkt? Oder uber sich selbst? Oder uber die andern? Bedeutet
Denkkompetenz, dass man grundsatzlich uber das eigene Denken verfugen kann,
sich also auch entscheiden konnte, das eigene Denken zu verbessern? Und wie
wiurde man dann entscheiden, welche Gedanken wie weiterzuentwickeln waren?
Konnen Denkkompetente selbst daruber entscheiden, gedankenlos zu sein? Kann
man etwas anderes denken als das, was einem gedanklich gerade beschaftigt?
Fuhren unsinnige Gedanken zu Denkinkompetenz? Kann man gleichzeitig
widerspruchliche Gedanken haben und dennoch kompetent sein? Hat
Denkkompetenz Ziele? Konnen solche fur das je eigene Denken festgelegt
werden? Sollten alle die gleiche Denkkompetenz erwerben? Wie wurde diese
dann aussehen und wie wurde man diese dann bewerten?

Genauso herausfordernd ist der Begriff der Urteilskompetenz. Kann man urteilen,
ohne zu wissen? Kann man urteilskompetent sein und falsche Urteile fallen? Was
waren denn richtige und falsche Urteile? Was waren wahre Urteile? Wie wurde
man diese kompetent unterscheiden? Und wie wirde man entscheiden, was ein
Urteil ist? Was wurde das Urteil von der Meinung unterscheiden? Wiurde



Urteilsinkompetenz bedeuteten, dass man gar nicht urteilen konnte? Also weder,
ob das Wetter schon, noch ob Holz brennbar, noch ob Schnee weiss ist? Oder ist
das Gegenteil von Urteilskompetenz gar nicht Inkompetenz? Sondern
Urteilsschwache oder gedankenloses Urteil oder Fehlurteil? Gibt es ein Denken
ohne Urteilen oder ist Urteilen die Voraussetzung fur das Denken? Oder ist es
genau umgekehrt? Waren es tatsachlich Kompetenzen, in welcher Reihenfolge
wurde man sie erlernen? Gibt es Urteile, die universell gelten und die
Voraussetzung bilden fur das Fallen weiterer Urteile oder kann man mit
angemessener Urteilskompetenz auch alles neu beurteilen?

Was unterscheidet das gute vom schlechten, das richtige vom falschen
Handeln? Inwiefern beeinflussen das Wissen, das Denken und das Urteilen das
Handeln?

Mit dem Begriff der Handlungskompetenz verhalt es sich sehr ahnlich wie mit
den bereits erwahnten. Ist Handeln eine Kompetenz oder eine Tatigkeit? Kann
man handlungskompetent werden? Konnen wir auch nicht handeln oder sind wir
an sich schon immer handelnd? Was unterscheidet das gute vom schlechten, das
richtige vom falschen Handeln? Inwiefern beeinflussen das Wissen, das Denken
und das Urteilen das Handeln? Wurde sich das kompetente Handeln einer denk-
und urteilskompetenten Person unterscheiden vom Handeln einer in diesen
Bereichen inkompetenten Person? Inwiefern liesse sich dieses Handeln
unterscheiden? Was wurde die Kompetenz des Handelns auszeichnen? Ist diese
nur von anderen zu beurteilen oder kann man sie selbst beurteilen? Und wie kann
man die Handlungskompetenz verbessern? Welcher Zusammenhang besteht
zwischen Handlung und Entscheidung? Gibt es Handlungen ohne vorangehendes
Urteil? Wie wurde man dann entscheiden?

Ist die Handlungskompetenz abhangig von der Entscheidungskadenz? Oder fuhrt
mehr Handlungskompetenz zu besseren Entscheidungen? Konnen folglich
handlungskompetente Menschen die Folgen ihres Handelns besser abschatzen?
In Bezug worauf? Gibt es auch gedankenloses Handeln? Ware das dann eine Form
von Handlungsinkompetenz? Muss man handlungskompetenten Menschen
weniger oft verzeihen? Ware das ein Kriterium fur deren Beurteilung?

Was also genau miusste die Schule «systematisch starken»? Was bedeutet
systematisch? Worauf bezieht es sich? Auf Kompetenzsysteme? Bauen die



Handlungs-, Denk- und Urteilskompetenz folglich aufeinander auf? Oder haben
sie einen je eigenen Aufbau? Wie sieht dieser jeweilige Aufbau aus? Gibt es
entsprechende Kompetenzstufen?

Bauen die Handlungs-, Denk- und Urteilskompetenz aufeinander auf?

Was also genau musste die Schule «systematisch starken»? Was bedeutet
systematisch? Worauf bezieht es sich? Auf Kompetenzsysteme? Bauen die
Handlungs-, Denk- und Urteilskompetenz folglich aufeinander auf? Oder haben
sie einen je eigenen Aufbau? Wie sieht dieser jeweilige Aufbau aus? Gibt es
entsprechende Kompetenzstufen? Wenn man diese Kompetenzen starken muss,
gibt es sie in einer jeweils schwacheren Form? Oder ware es moglich, dass sie gar
nicht vorhanden sind? Wenn sie als Kompetenzen nicht vorhanden sind, sind sie
dann als Tatigkeiten dennoch vorhanden? Kann man uberhaupt nicht denken,
nicht urteilen, nicht handeln? Wurde man diese Frage verneinen, was wurde diese
Tatigkeiten von den entsprechenden Kompetenzen unterscheiden? Also kann man
denken ohne Denkkompetenz, urteilen ohne Urteilskompetenz, handeln ohne
Handlungskompetenz?

Was soll das Denken befragen, wenn nicht das Wissen? Kann man denken, ohne



Zu wissen?

Da gleichzeitig erklart wird, dass Schule «nicht langer primar Wissen vermitteln»
soll, stellt sich ausserdem die grundsatzliche Frage, auf welche Inhalte sich dann
das Denken, Urteilen und Handeln beziehen soll?

Was soll das Denken befragen, wenn nicht das Wissen? Kann man denken, ohne
zu wissen? Wie kann man Neues denken, wenn man nicht Bestehendes befragt?
Worauf soll sich das Denken beziehen, wenn noch nichts gewusst wird? Kann man
wissen, ohne zu denken? Ware das gedankenloses Wissen?

Wie verhalt sich das Urteilen zum Wissen? Kann man richtig urteilen, ohne zu
wissen, oder fuhrt Nichtwissen zwangslaufig zu falschen Urteilen oder
Gedankenlosigkeit? Setzen allgemein gultige Urteile Wissen voraus, und kann
man sie dennoch kritisch befragen? Kann ausgehend vom Wissen allein ein Urteil
wahr oder richtig sein, oder ist zusatzlich Richtigkeit im Sinne des
verantwortlichen Urteilens erforderlich? Wie unterscheidet sich diese
Verantwortung beim Urteilen vom reinen Wissenserwerb? Ist der reine
Wissenserwerb in Bezug auf Urteilsfahigkeit tatsachlich nicht entscheidend?
Konnte darin die Begrundung liegen, dass die Schule nicht mehr primar Wissen
vermitteln soll? Inwiefern ist das Urteilen auf unterschiedliche Perspektiven
angewiesen, die wiederum auf Wissen beruhen? Wie hangt die Fahigkeit zum
Urteilen mit erweitertem Denken zusammen, das Wissen aus verschiedenen
Perspektiven reflektiert?

Wie handle ich, ohne zu wissen? Worauf beziehen sich meine Entscheidungen,
wenn nicht auf Wissen? Auf Intuition, Gewohnheit, Zufall? Fuhrt Nichtwissen
zwangslaufig zu falschem oder unbedachtem Handeln? Kann man Verantwortung
fur Handlungen ubernehmen, wenn die Grundlage des Wissens fehlt? Ist
sinnvolles oder zielgerichtetes Handeln ohne Wissen moglich? Inwiefern ist das
Handeln ausserdem auf Denken und Urteilen angewiesen?

Zum Schluss stellt sich die Frage nach dem Sollen, denn die Schule «soll nicht
langer primar Wissen vermitteln». In jenem Zusammenhang, in welchem der Satz
formuliert ist, wird von einer Zukunftsvorstellung ausgegangen, namlich von den
enormen Herausforderungen, mit welchen die Menschheit durch die kunstliche
Intelligenz konfrontiert ist. Das stellt dieses Sollen vor Probleme. Einerseits
inhaltlich, denn wenn die Schule nicht mehr in erster Linie Wissen vermitteln soll,
dann stellt sich die ganz grundsatzliche Frage, womit sie sich dann uberhaupt
beschaftigen soll. Denken, Urteilen und Handeln konnen sich nicht auf nichts



beziehen; sie bedurfen eines Gegenstandes. Wird das Wissen als primarer
Bezugspunkt aufgegeben, bleibt unklar, woran diese Tatigkeiten eingeubt,
uberpruft oder verantwortet werden sollen.

Ein Sollen, das sich auf eine solche Zukunft stutzt, lauft Gefahr, Erwartungen
zu formulieren, ohne die Bedingungen ihres Gelingens zu kennen. Damit
verliert es seine Orientierungskraft und wird zu einer normativen Setzung ohne
tragfahige Grundlage.

Andererseits ist dieses Sollen zeitlich problematisch. Es richtet sich auf eine
Zukunft, deren konkrete Gestalt unbekannt ist und die gerade im Zusammenhang
mit kunstlicher Intelligenz von Unsicherheit, Beschleunigung und
Unvorhersehbarkeit gepragt ist. Ein Sollen, das sich auf eine solche Zukunft
stutzt, lauft Gefahr, Erwartungen zu formulieren, ohne die Bedingungen ihres
Gelingens zu kennen. Damit verliert es seine Orientierungskraft und wird zu einer
normativen Setzung ohne tragfahige Grundlage.

Hinzu kommt ein institutionelles Problem. Schule ist kein Ort der Zukunft im
strengen Sinne, sondern ein Ort der Uberlieferung, der Vermittlung und der
Auseinandersetzung mit bereits bestehendem Wissen, mit uberlieferten
Denkformen, Urteilen und Handlungsweisen. Wenn sie sich von diesem Auftrag
lost, um sich primar an antizipierten zukunftigen Anforderungen auszurichten,
droht sie ihren eigenen Sinn zu untergraben. Denn nur auf der Grundlage des
Bestehenden kann Neues verstanden, beurteilt und verantwortet werden.

Schliesslich stellt sich auch eine normative Frage: Wer bestimmt, was die Schule
sollen soll, und auf welcher Grundlage? Wenn das Sollen nicht mehr aus dem
Bildungsauftrag selbst, sondern aus prognostizierten Entwicklungen abgeleitet
wird, verschiebt sich der Massstab von Bildung zu Anpassung. Das Sollen verliert
dann seinen bildenden Charakter und wird zu einer Reaktion auf vermutete
Bedurfnisse der Zukunft. Gerade dadurch aber wird fraglich, ob die Schule ihrer
Aufgabe noch gerecht werden kann, nicht nur auf zukunftige Anforderungen
vorzubereiten, sondern Urteilskraft zu bilden, die auch das Zukunftige kritisch
befragen kann.

Nun, «der Anspruch ist hoch». Wie eingangs erwahnt, bezieht sich dies aus
meiner Sicht schon auf das Verstehen des daran anschliessenden Satzes, der mir
bis jetzt unverstandlich erscheint. Aber er ist auch hoch in Bezug auf das



«Sollen», das er beinhaltet und mit welchem er auf ein Handeln verweist, das nun
eintreten soll - die Schule soll jetzt etwas tun. Gleichzeitig stellt sich die
Frage, worauf sich dieses Handeln beziehen soll, wenn die Schule nicht mehr
primar Wissen vermittelt. Konnen Denken, Urteilen und Handeln ohne Bezug auf
Wissen, Verstehen und Urteilen verantwortbar stattfinden? Handeln mag moglich
sein, doch nur mit reflektierendem Denken, kritisch prufendem Urteilen und
Verstehen wird es verantwortbar und zurechenbar. Das normative Sollen der
Schule bleibt problematisch, solange unklar ist, welche Massstabe oder
Grundlagen dieses Handeln bestimmen und wer sie festlegt.

Letztlich wird deutlich, dass das Sollen der Schule nur dann Sinn ergibt, wenn
zuvor geklart ist, worauf Denken, Urteilen und Handeln beruhen - andernfalls
bleibt es ein Anspruch ohne Grundlage.



