
Es  bleibt  beim  Anspruch  ohne
Grundlage
Category: Blog
geschrieben von Christine Staehelin | 4. Januar 2026

«Der Anspruch ist hoch:
Schule soll nicht länger primär Wissen vermitteln, sondern Denk-, Urteils- und
Handlungskompetenzen systematisch stärken.»

Dieser Satz beweist an sich schon die Höhe des Anspruchs: Mir scheint es an
sämtlichen darin erwähnten Kompetenzen ganz grundlegend zu fehlen, denn trotz
unzähligen Versuchen gelingt es mir nicht, diesen zu verstehen.

Ich  scheitere  schon  an  den  Begriffen  Denkkompetenz,  Urteilskompetenz,
Handlungskompetenz.

https://condorcet.ch/2026/01/es-bleibt-beim-anspruch-ohne-grundlage/
https://condorcet.ch/2026/01/es-bleibt-beim-anspruch-ohne-grundlage/


Christine Staehelin, Primarlehrerin
i n  B a s e l ,  M i t g l i e d  d e s
B i l d u n g s r a t e s :  K a n n  m a n
“denkinkompetent”  sein?

Kann man denn denkinkompetent sein? Würde das bedeuten, dass man gar nicht
denkt? Und wäre das tatsächlich möglich? Und wäre man dann gedankenlos? Was
wäre dann diese Gedankenlosigkeit? Hätte man dann keine Gedanken? Oder die
falschen? Oder würde das bedeuten, dass man nicht über das Denken oder das
Gedachte nachdenkt? Oder über sich selbst? Oder über die andern? Bedeutet
Denkkompetenz, dass man grundsätzlich über das eigene Denken verfügen kann,
sich also auch entscheiden könnte, das eigene Denken zu verbessern? Und wie
würde man dann entscheiden, welche Gedanken wie weiterzuentwickeln wären?
Können Denkkompetente selbst darüber entscheiden, gedankenlos zu sein? Kann
man etwas anderes denken als das, was einem gedanklich gerade beschäftigt?
Führen  unsinnige  Gedanken  zu  Denkinkompetenz?  Kann  man  gleichzeitig
widersprüchliche  Gedanken  haben  und  dennoch  kompetent  sein?  Hat
Denkkompetenz  Ziele?  Können  solche  für  das  je  eigene  Denken  festgelegt
werden? Sollten alle  die  gleiche Denkkompetenz erwerben? Wie würde diese
dann aussehen und wie würde man diese dann bewerten?

Genauso herausfordernd ist der Begriff der Urteilskompetenz. Kann man urteilen,
ohne zu wissen? Kann man urteilskompetent sein und falsche Urteile fällen? Was
wären denn richtige und falsche Urteile? Was wären wahre Urteile? Wie würde
man diese kompetent unterscheiden? Und wie würde man entscheiden, was ein
Urteil  ist?  Was  würde  das  Urteil  von  der  Meinung  unterscheiden?  Würde



Urteilsinkompetenz bedeuteten, dass man gar nicht urteilen könnte? Also weder,
ob das Wetter schön, noch ob Holz brennbar, noch ob Schnee weiss ist? Oder ist
das  Gegenteil  von  Urteilskompetenz  gar  nicht  Inkompetenz?  Sondern
Urteilsschwäche oder gedankenloses Urteil oder Fehlurteil? Gibt es ein Denken
ohne Urteilen oder ist Urteilen die Voraussetzung für das Denken? Oder ist es
genau umgekehrt? Wären es tatsächlich Kompetenzen, in welcher Reihenfolge
würde  man  sie  erlernen?  Gibt  es  Urteile,  die  universell  gelten  und  die
Voraussetzung  bilden  für  das  Fällen  weiterer  Urteile  oder  kann  man  mit
angemessener Urteilskompetenz auch alles neu beurteilen?

Was  unterscheidet  das  gute  vom  schlechten,  das  richtige  vom  falschen
Handeln? Inwiefern beeinflussen das Wissen, das Denken und das Urteilen das
Handeln?

Mit dem Begriff der Handlungskompetenz verhält es sich sehr ähnlich wie mit
den bereits erwähnten. Ist Handeln eine Kompetenz oder eine Tätigkeit? Kann
man handlungskompetent werden? Können wir auch nicht handeln oder sind wir
an sich schon immer handelnd? Was unterscheidet das gute vom schlechten, das
richtige vom falschen Handeln? Inwiefern beeinflussen das Wissen, das Denken
und das Urteilen das Handeln? Würde sich das kompetente Handeln einer denk-
und  urteilskompetenten  Person  unterscheiden  vom  Handeln  einer  in  diesen
Bereichen  inkompetenten  Person?  Inwiefern  liesse  sich  dieses  Handeln
unterscheiden? Was würde die Kompetenz des Handelns auszeichnen? Ist diese
nur von anderen zu beurteilen oder kann man sie selbst beurteilen? Und wie kann
man  die  Handlungskompetenz  verbessern?  Welcher  Zusammenhang  besteht
zwischen Handlung und Entscheidung? Gibt es Handlungen ohne vorangehendes
Urteil? Wie würde man dann entscheiden?

Ist die Handlungskompetenz abhängig von der Entscheidungskadenz? Oder führt
mehr  Handlungskompetenz  zu  besseren  Entscheidungen?  Können  folglich
handlungskompetente Menschen die Folgen ihres Handelns besser abschätzen?
In Bezug worauf? Gibt es auch gedankenloses Handeln? Wäre das dann eine Form
von  Handlungsinkompetenz?  Muss  man  handlungskompetenten  Menschen
weniger  oft  verzeihen?  Wäre  das  ein  Kriterium  für  deren  Beurteilung?

Was  also  genau  müsste  die  Schule  «systematisch  stärken»?  Was  bedeutet
systematisch?  Worauf  bezieht  es  sich?  Auf  Kompetenzsysteme?  Bauen  die



Handlungs-, Denk- und Urteilskompetenz folglich aufeinander auf? Oder haben
sie einen je eigenen Aufbau? Wie sieht  dieser jeweilige Aufbau aus? Gibt  es
entsprechende Kompetenzstufen?

Bauen die Handlungs-, Denk- und Urteilskompetenz aufeinander auf?

Was  also  genau  müsste  die  Schule  «systematisch  stärken»?  Was  bedeutet
systematisch?  Worauf  bezieht  es  sich?  Auf  Kompetenzsysteme?  Bauen  die
Handlungs-, Denk- und Urteilskompetenz folglich aufeinander auf? Oder haben
sie einen je eigenen Aufbau? Wie sieht  dieser jeweilige Aufbau aus? Gibt  es
entsprechende Kompetenzstufen?  Wenn man diese Kompetenzen stärken muss,
gibt es sie in einer jeweils schwächeren Form? Oder wäre es möglich, dass sie gar
nicht vorhanden sind? Wenn sie als Kompetenzen nicht vorhanden sind, sind sie
dann als Tätigkeiten dennoch vorhanden? Kann man überhaupt nicht denken,
nicht urteilen, nicht handeln? Würde man diese Frage verneinen, was würde diese
Tätigkeiten von den entsprechenden Kompetenzen unterscheiden? Also kann man
denken  ohne  Denkkompetenz,  urteilen  ohne  Urteilskompetenz,  handeln  ohne
Handlungskompetenz?

Was soll das Denken befragen, wenn nicht das Wissen? Kann man denken, ohne



zu wissen?

Da gleichzeitig erklärt wird, dass Schule «nicht länger primär Wissen vermitteln»
soll, stellt sich ausserdem die grundsätzliche Frage, auf welche Inhalte sich dann
das Denken, Urteilen und Handeln beziehen soll?
Was soll das Denken befragen, wenn nicht das Wissen? Kann man denken, ohne
zu wissen? Wie kann man Neues denken, wenn man nicht Bestehendes befragt?
Worauf soll sich das Denken beziehen, wenn noch nichts gewusst wird? Kann man
wissen, ohne zu denken? Wäre das gedankenloses Wissen?
Wie verhält sich das Urteilen zum Wissen? Kann man richtig urteilen, ohne zu
wissen,  oder  führt  Nichtwissen  zwangsläufig  zu  falschen  Urteilen  oder
Gedankenlosigkeit? Setzen allgemein gültige Urteile Wissen voraus, und kann
man sie dennoch kritisch befragen? Kann ausgehend vom Wissen allein ein Urteil
wahr  oder  richtig  sein,  oder  ist  zusätzlich  Richtigkeit  im  Sinne  des
verantwortlichen  Urteilens  erforderlich?  Wie  unterscheidet  sich  diese
Verantwortung  beim  Urteilen  vom  reinen  Wissenserwerb?  Ist  der  reine
Wissenserwerb  in  Bezug  auf  Urteilsfähigkeit  tatsächlich  nicht  entscheidend?
Könnte darin die Begründung liegen, dass die Schule nicht mehr primär Wissen
vermitteln  soll?  Inwiefern  ist  das  Urteilen  auf  unterschiedliche  Perspektiven
angewiesen, die wiederum auf Wissen beruhen? Wie hängt die Fähigkeit zum
Urteilen  mit  erweitertem  Denken  zusammen,  das  Wissen  aus  verschiedenen
Perspektiven reflektiert?
Wie handle ich, ohne zu wissen? Worauf beziehen sich meine Entscheidungen,
wenn nicht auf Wissen? Auf Intuition,  Gewohnheit,  Zufall?  Führt Nichtwissen
zwangsläufig zu falschem oder unbedachtem Handeln? Kann man Verantwortung
für  Handlungen  übernehmen,  wenn  die  Grundlage  des  Wissens  fehlt?  Ist
sinnvolles oder zielgerichtetes Handeln ohne Wissen möglich? Inwiefern ist das
Handeln ausserdem auf Denken und Urteilen angewiesen?

Zum Schluss stellt sich die Frage nach dem Sollen, denn die Schule «soll nicht
länger primär Wissen vermitteln». In jenem Zusammenhang, in welchem der Satz
formuliert ist, wird von einer Zukunftsvorstellung ausgegangen, nämlich von den
enormen Herausforderungen, mit welchen die Menschheit durch die künstliche
Intelligenz  konfrontiert  ist.  Das  stellt  dieses  Sollen  vor  Probleme.  Einerseits
inhaltlich, denn wenn die Schule nicht mehr in erster Linie Wissen vermitteln soll,
dann stellt sich die ganz grundsätzliche Frage, womit sie sich dann überhaupt
beschäftigen soll.  Denken, Urteilen und Handeln können sich nicht auf nichts



beziehen;  sie  bedürfen  eines  Gegenstandes.  Wird  das  Wissen  als  primärer
Bezugspunkt  aufgegeben,  bleibt  unklar,  woran  diese  Tätigkeiten  eingeübt,
überprüft  oder  verantwortet  werden  sollen.

Ein Sollen, das sich auf eine solche Zukunft stützt, läuft Gefahr, Erwartungen
zu  formulieren,  ohne  die  Bedingungen  ihres  Gelingens  zu  kennen.  Damit
verliert es seine Orientierungskraft und wird zu einer normativen Setzung ohne
tragfähige Grundlage.

Andererseits  ist  dieses Sollen zeitlich problematisch.  Es richtet  sich auf  eine
Zukunft, deren konkrete Gestalt unbekannt ist und die gerade im Zusammenhang
mit  künstlicher  Intelligenz  von  Unsicherheit,  Beschleunigung  und
Unvorhersehbarkeit  geprägt  ist.  Ein Sollen,  das sich auf  eine solche Zukunft
stützt, läuft Gefahr, Erwartungen zu formulieren, ohne die Bedingungen ihres
Gelingens zu kennen. Damit verliert es seine Orientierungskraft und wird zu einer
normativen Setzung ohne tragfähige Grundlage.

Hinzu kommt ein institutionelles Problem. Schule ist kein Ort der Zukunft im
strengen Sinne,  sondern ein Ort  der Überlieferung,  der Vermittlung und der
Auseinandersetzung  mit  bereits  bestehendem  Wissen,  mit  überlieferten
Denkformen, Urteilen und Handlungsweisen. Wenn sie sich von diesem Auftrag
löst, um sich primär an antizipierten zukünftigen Anforderungen auszurichten,
droht sie ihren eigenen Sinn zu untergraben. Denn nur auf der Grundlage des
Bestehenden kann Neues verstanden, beurteilt und verantwortet werden.

Schliesslich stellt sich auch eine normative Frage: Wer bestimmt, was die Schule
sollen soll, und auf welcher Grundlage? Wenn das Sollen nicht mehr aus dem
Bildungsauftrag selbst,  sondern aus prognostizierten Entwicklungen abgeleitet
wird, verschiebt sich der Massstab von Bildung zu Anpassung. Das Sollen verliert
dann seinen bildenden Charakter  und wird  zu  einer  Reaktion  auf  vermutete
Bedürfnisse der Zukunft. Gerade dadurch aber wird fraglich, ob die Schule ihrer
Aufgabe noch gerecht  werden kann,  nicht  nur  auf  zukünftige  Anforderungen
vorzubereiten, sondern Urteilskraft zu bilden, die auch das Zukünftige kritisch
befragen kann.

Nun,  «der  Anspruch ist  hoch».  Wie  eingangs erwähnt,  bezieht  sich dies  aus
meiner Sicht schon auf das Verstehen des daran anschliessenden Satzes, der mir
bis  jetzt  unverständlich  erscheint.  Aber  er  ist  auch  hoch  in  Bezug  auf  das



«Sollen», das er beinhaltet und mit welchem er auf ein Handeln verweist, das nun
eintreten  soll  –  die  Schule  soll  jetzt  etwas  tun.  Gleichzeitig  stellt  sich  die
Frage, worauf sich dieses Handeln beziehen soll, wenn die Schule nicht mehr
primär Wissen vermittelt. Können Denken, Urteilen und Handeln ohne Bezug auf
Wissen, Verstehen und Urteilen verantwortbar stattfinden? Handeln mag möglich
sein,  doch nur  mit  reflektierendem Denken,  kritisch prüfendem Urteilen  und
Verstehen wird es verantwortbar und zurechenbar.  Das normative Sollen der
Schule  bleibt  problematisch,  solange  unklar  ist,  welche  Massstäbe  oder
Grundlagen  dieses  Handeln  bestimmen  und  wer  sie  festlegt.

Letztlich wird deutlich, dass das Sollen der Schule nur dann Sinn ergibt, wenn
zuvor geklärt ist, worauf Denken, Urteilen und Handeln beruhen – andernfalls
bleibt es ein Anspruch ohne Grundlage.


