
Lesen in unruhigen Zeiten
Category: Blog
geschrieben von Gastautor | 3. Dezember 2025

Die Jahreszeiten
Das gilt nicht nur für Gedichte. Anfang November 2025 schrieb der Redakteur
einer Hamburger Wochenzeitschrift, der man nachsagt, dass sie überwiegend von
klimabesorgten  Studienräten  abonniert  werde,  einen  ziemlich  unfreundlichen
Artikel  gegen  den  früheren  deutschen  Nationaldichter.  Friedrich  Schiller  sei
überholt, er spreche eine für die heutige Jugend völlig unverständliche Sprache.
Als Gewährsmann für seine Deutung führte er seinen eigenen Sohn an. Dem habe
Schillers  “Tell”,  den  er  in  der  Schule  habe  lesen  müssen,  nicht  gefallen,
schlimmer noch:  “Er stand vor einer Wand aus Buchstaben,  die  keinen Sinn
ergaben.”

https://condorcet.ch/2025/12/lesen-in-unruhigen-zeiten/


Gastautor Prof. Dr. Peter J. Brenner

Natürlich weiß der erfahrene Literaturkritiker – der übrigens wichtige Bücher
über deutsche Exilautoren geschrieben hat –, dass er Unrecht hat, und er weiß
auch,  dass  diese  Fragen  nun  wirklich  ausdiskutiert  sind.  Aber  offensichtlich
funktioniert  es  nach  wie  vor,  mit  solchen  Einlassungen  als  Provokateur
durchzugehen – und das ist eigentlich kein schlechtes Zeichen: Literatur wirkt
immer noch. Das Kalkül ist immerhin insoweit aufgegangen, als ein rheinland-
pfälzischer Lehrerverband sich getriggert fühlte,  wie man heute so sagt,  und
einen  kühnen  Bogen  schlug  von  der  Verwerfung  Schillers  durch  einen
Zeitungsredakteur und den “87. Jahrestag der Reichspogromnacht”.  Irgendwo
sind die Maßstäbe der Erinnerungskultur verloren gegangen. Muss man wirklich
die Verfolgung und Ermordung der europäischen Juden ins Spiel bringen, um das
Lesen klassischer Texte zu rechtfertigen? Und dass die Lektüre von Schillers
Dramen ein wirksames Mittel gegen den “verstärkten Antisemitismus” sei, mag
man auch nicht recht glauben. Deren Lektüre erfordert Voraussetzungen, die
nicht jeder neu hinzugekommene Antisemit mitbringt.

“Wand aus Buchstaben”
Es ist doch viel einfacher: Wer Schiller nicht lesen mag, soll es bleiben lassen.
Und wer Schiller in der Schule lesen muss, der muss es eben aushalten. Denn so
ist das nun einmal in der Schule: Man kann sich nicht aussuchen, ob man in der
11.  Klasse Exponentialfunktionen lernen will  oder doch lieber nur das große

https://www.philologenverband.de/diverses/texte/?tx_news_pi1%5Baction%5D=detail&tx_news_pi1%5Bcontroller%5D=News&tx_news_pi1%5Bnews%5D=1076&cHash=258b0ffc43b76bd56d535541961c9682


Einmaleins. Der Redakteurs-Sohn hat einfach Pech gehabt mit seinem Lehrer.
Denn  der  “Bildungsplan  für  die  gymnasiale  Oberstufe”  in  Hamburg  schreibt
lediglich  vor,  dass  die  Schüler  “drei  Ganzschriften”  auf  “erhöhtem
Anforderungsniveau” gelesen haben müssen. In der Liste der empfohlenen Werke
sind übrigens Schillers Dramen nicht vertreten. Genau betrachtet hat der Sohn
noch Glück im Unglück gehabt: Statt Schillers “Wilhelm Tell” hätte der Lehrer
auch Jean Pauls “Hesperus” als “Ganzschrift” aussuchen können, und dann hätten
die Schüler erfahren, wie eine “Wand aus Buchstaben” wirklich aussieht.

Georg  Büchner  als
Ersatz?

Der Zeitungsredakteur schlägt nun statt Friedrich Schiller Georg Büchner als
gymnasialen Lesestoff vor. Das führt aber auch nicht weiter. Schülern, denen der
eine fremd ist, wird auch der andere fremd bleiben. Denn Büchner ist vielleicht
leichter  zu  lesen,  aber  gewiss  nicht  leichter  zu  verstehen.  Ein  vernünftiger
Gegenvorschlag kam von einer ganz anderen Seite. Der “Stadtschüler*innenrat”
der  Stadt  Offenbach  wünschte  sich  Songs  des  Musikers  Aykut  Anhan  als
Schulstoff, denn der sei “Teil der kulturellen DNA unserer Stadt und unserer
Generation”.  Das  leuchtet  ein:  Offenbach  hat  mit  66  Prozent  den  höchsten
Migrantenanteil aller deutschen Städte.

Immerhin:  “Beim  hessischen  Kultusministerium  stieß  der  Vorstoß  auf
Ablehnung.”  Selbstverständlich  ist  das  nicht.

 



Der  Musiker  hat  sich  den  schönen  deutschen  Künstlernamen  “Haftbefehl”
gegeben, mit dem eine gewisse Milieuzugehörigkeit signalisiert wird. So würde
man dann in deutschen Klassenzimmern nicht mehr Schiller und Rilke und auch
nicht Büchner, sondern Texte lesen wie diesen: “Wenn ich ’ne Nutte hab′, dann
fick‘  ich  |  Wenn ich  ‘ne  Wumme hab’,  dann  drück’  ich  |  Wenn ich  was  zu
schnuppen hab’, dann sniff′ ich | Wenn ich Summen hab’, Bitch, ja, dann geb’ ich’s
aus.”  Immerhin:  “Beim  hessischen  Kultusministerium  stieß  der  Vorstoß  auf
Ablehnung.” Selbstverständlich ist das nicht.

Vorlesen in der Migrationsgesellschaft
Lieder  des  Musikers  Aykut  Anhan  wären  die  Hardcore-Variante  eines
gegenwartsbezogenen  gymnasialen  Deutschunterrichts.  Es  gibt  auch  sanftere
Konzepte  zur  Förderung  der  Lesefreudigkeit.  An  jedem  dritten  Freitag  im
November  findet  in  Deutschland  seit  21  Jahren  der  “Vorlesetag”  statt,  der
kurioserweise  auch  von  der  Deutschen  Bahn  AG  finanziell  gefördert  wird.
Eigentlich  keine  schlechte  Idee.  Aber:  “So  fühlt  man  Absicht,  und  man  ist
verstimmt”, heißt es in Goethes “Torquato Tasso”.

Die diesjährige Veranstaltung stand unter dem Motto “Vorlesen spricht Deine
Sprache”. Man kann sich denken, was damit gemeint ist, und so ist es auch: In



den Leseempfehlungen werden für den Vorschulbereich Titel in 18 verschiedenen
Sprachen genannt, Wimmelbücher und Comics gibt es in 14 Sprachen; Englisch,
Kurdisch, Persisch, Spanisch, Türkisch und Ukrainisch und viele andere gehören
dazu. In der Praxis des Vorlesens bedeutet das, dass jeweils 13 oder 17 Sprachen
gerade nicht “Deine Sprache” sind, sondern die Sprache von jemandem anderen.
Das ist bei Literatur nun einmal so. Bildende Kunst und Musik sind ohne weitere
Voraussetzungen  international  verständlich  –  oder  man  kann  sich  zumindest
einbilden, dass es so sei –, aber Literatur ist an die Nationalsprache gebunden,
wenn man nicht  gerade  James  Joyce’s  “Finnegan’s  Wake”  vorlesen will.  Der
Roman ist ein Gemisch aus Dutzenden Sprachen. Aber das ist noch nichts für
Erstklässler.  Und  selbst  wenn  zufällig  gerade  mal  die  eigene,  die  deutsche
Sprache beim Vorlesen an der Reihe ist  – ob die Kinder sie wiedererkennen und
es  zu  schätzen  wissen,  wenn ihnen die  Geschichten  von  “Kinderheld*innen”,
“Nachwuchskicker*innen”,  “Gänsehautliebhaber*innen”,  “Tierliebhaber*innen”
mit den dazugehörigen Glucks- und Schlucklauten vorgetragen werden, ist noch
einmal eine andere Frage. Aber besser als der Auftritt von Dragqueens in der Kita
ist es wohl doch.

 “Jetzt!”
Das ist die neue Zeit. Damit hofft man der oft erhobenen Forderung gerecht zu
werden, Literatur müsse irgendwie die postmoderne Lebenswirklichkeit abbilden:
“Wir brauchen: Neue Brücken. Neue Bücher. Ins Leben. Ins Jetzt”, schreibt der
Zeitungsredakteur.  Das  klingt  entfernt  nach  Annalena  Baerbock,  die  einmal
Außenministerin  war  und  vorher  ein  Buch  hat  abschreiben  lassen  mit  dem
schönen Titel “Jetzt!”.

Was hat es mit diesem “Jetzt!” auf sich? Wie stellt sich den Zeitgenossen der
Gegenwart, nicht nur den Kindern und Jugendlichen, auch den Erwachsenen, ihre
eigene Zeit dar; oder, genauer: Wie wird sie ihnen dargestellt? Wer den Blick
starr auf die mediale Wirklichkeit gerichtet hält, dem muss die Gegenwart sich als
eine sich überschlagende Abfolge von Zeitenwenden, Katastrophenalarmen und
Apokalypseszenarien erweisen; ein Bild, das von den Medien tagtäglich neu an
die Frühstückstische und in die abendlichen Wohnzimmer geliefert wird und das
längst auch in den Schulen zum Alltag geworden ist.

Als vor zehn Jahren die ersten migrationsbedingten Turbulenzen die deutsche
Lebenswirklichkeit erreichten, versicherte man sich gegenseitig unbeirrt, man



werde  sich  “unsere  Art  zu  leben”  nicht  nehmen  lassen.  Es  ist  anders
gekommen.

 

Dieses  Bild  ist  ein  Zerrbild.  Die  Zeiten ändern sich langsamer,  als  die  nach
Sensationen süchtige “Jetzt!”-Zeit es wahrhaben mag. Und je schneller sich das
Beschleunigungskarussel dreht, umso größer wird der Bedarf nach Ruhepunkten.
Ein solcher Ruhepunkt ist die Adventszeit mit ihren weihnachtlichen Stadtbildern
und Weihnachtsmärkten. Die Adventszeit galt einmal als die besinnliche Zeit; die
“stade Zeit”, sagen die Bayern und die Österreicher. Das ist sie seit langem nicht
mehr,  jedenfalls  nicht  für  den Einzel-  und den Versandhandel,  der  in  diesen
Wochen seine größten Umsätze macht.

Man soll  sich also  keine Illusionen machen.  Die  Weihnachtsmärkte sind,  wie
Weihnachten überhaupt, eine Mischung aus Kitsch und Kommerz. Das ist nun
einmal die Form, die sich das 21. Jahrhundert in Deutschland gegeben hat, um
alte  Rituale  einer  neuen  Zeit  anzupassen.  Aber  trotzdem:  Die  Mischung
funktioniert, letzte Reste sind geblieben. Selbst der Hamburger “Bildungsserver”
hält  zahlreiche  Materialien  und  vorweihnachtliche  Unterrichtsempfehlungen
bereit,  bis  hin  zur  “Weihnachtsstimmung”  im  Mathematikunterricht.  In
Deutschland  legt  man  nach  wie  vor  Wert  darauf,  dass  das  Stadtbild  der
vorweihnachtlichen Stimmung angepasst ist: Geschmückte Weihnachtsbäume auf
dem Marktplatz,  Lichterketten ganz ohne politische Zeichensetzung. Die rund
3000  größeren  und  die  zahllosen  kleinen  Weihnachtsmärkte  erzeugen  mir
haltungsfreien Holzschnitzereien, Glühwein, Lebkuchen, und, für den, der’s mag,
veganer Rostbratwurst ein synästhetisches Sinnenerlebnis.

Literatur erschließt andere Erfahrungsräume als ein Gang durch die Innenstadt
oder ein Blick in die Medien.

 

Das Versprechen der vorweihnachtlichen Rituale lautete: gute Stimmung in der
dunklen Jahreszeit. Damit gehören auch diese Inszenierungen zu jener großen
Gegenbewegung, welche der Zivilisationsprozess hervorgebracht hat. Sie sind die
Kehrseite und ständigen Begleiter der Modernisierung. Der Zivilisationsprozess



erzeugt unentwegt Verlusterfahrungen und er bringt unentwegt Entschädigungen
für die Verluste hervor. Der Philosoph Joachim Ritter hat beschrieben, wie der
immerwährende zivilisatorische Fortschritt, von dessen Ausmaßen und globalen
Auswirkungen er in den 1960er Jahren noch gar keine Vorstellung haben konnte,
diese Gegenbewegungen hervorgerufen hat. Die Sehnsucht nach der Natur, der
Wunsch nach dem normalen Leben, der Rückgriff auf die Tradition, ihre Feste
und  ihre  Rituale,  werden  zum  Gegenpol  der  Modernisierungskräfte.  Dieser
Gegenpol ist aber nicht mehr in der Wirklichkeit greifbar – die Natur ist zerstört,
das  Stadtbild  ist  fremd  geworden,  die  Vergangenheit  ist  vergangen,  die
Traditionen sind dem Kommerz unterworfen. Das Verlorene kommt nicht zurück,
aber man kann daran erinnern.

Denn das Lesen bringe einen persönlichen Gewinn, es zeitige Bildungseffekte
und trage somit zur Persönlichkeitsentwicklung bei, ja, es gebe sogar so etwas
wie ein “Leseglück”. Heute muss man hinzufügen: Literatur erschließt andere
Erfahrungsräume als  ein  Gang durch  die  Innenstadt  oder  ein  Blick  in  die
Medien.

Die Literatur und die Wirklichkeit
Am sichersten sind die Weihnachtsmärkte, die man gar nicht erst besucht. Auch
zu Hause zu bleiben, hat seine Reize. Denn Weihnachtszeit ist Lesezeit; auch der
Buchhandel freut sich, denn in der Weihnachtszeit steigen seine Umsätze um 40
Prozent.  In  den  altbürgerlichen  Vorstellungen  von  Schule  hat  man  mit
bewunderungswürdiger  Beharrlichkeit  daran  festgehalten,  dass  Kindern  und
Jugendlichen der Zugang zur “Literatur” eröffnet werden solle, dass man Kinder
zum Lesen motivieren und Nicht-Leser zu Lesern machen müsse. Denn das Lesen
bringe einen persönlichen Gewinn, es zeitige Bildungseffekte und trage somit zur
Persönlichkeitsentwicklung bei, ja, es gebe sogar so etwas wie ein “Leseglück”.
Heute muss man hinzufügen: Literatur erschließt andere Erfahrungsräume als ein
Gang durch die Innenstadt oder ein Blick in die Medien.



K u r t  T u c h o l s k y :  D u
verschwindest im Lesen.

1932,  die  Zeiten  waren nicht  weniger  unruhig  als  heute,  schrieb  Tucholsky:
“Manchmal, o glücklicher Augenblick, bist du in ein Buch so vertieft, daß du in
ihm versinkst – du bist gar nicht mehr da [ … ]. Du fühlst dich nicht. Nichts weißt
du von der Welt um dich herum, du hörst nichts, du siehst nichts, du liest.” So
kann es sein, und so ist es oft beim Lesen, aber keineswegs immer. Denn die
Literatur weiß durchaus einiges über die “Welt um dich herum” zu sagen. Die
deutsche Literatur hat immer sensibel auf ihre je eigene Wirklichkeit reagiert.
Dabei  ging  es  eigentlich  eher  selten  um  die  großen  politischen  und
gesellschaftlichen Verwerfungen, wie man sie bei Schiller oder Büchner findet.
Viel lieber greift Literatur die Erfahrungen des Alltags, auch die elementarsten,
auf.

L i t e ra tu r  h ingegen  hä l t  andere ,  ä l t e re  und  v i e l f ä l t i ge re
Erfahrungsmöglichkeiten bereit als die Medien und der Schulunterricht, man
muss sie nur ausschöpfen.

Dazu gehören die Jahreszeiten. Die Jahreszeiten gibt es in Mitteleuropa, und es
wird sie geben, so lange sich die Erdachse nicht verschiebt. Der Wechsel der
Jahreszeiten ist eine vom Menschen nicht beherrschbare Rahmenbedingung des
menschlichen Lebens. Er hat über Jahrhunderte hinweg den Lebensrhythmus der
Menschen bestimmt, aber heute wird er von vielen Kindern und auch manchen
Erwachsenen kaum noch wahrgenommen. Längst steht jedes Wetterphänomen,



ob Schnee oder Regen, Hitze oder Kälte, Sonne oder Wind, unter dem Diktat des
Klimawandels, und jede Erscheinungsform des Wetters kann nur noch als Vorbote
der Klimaapokalypse verbucht werden.

Literatur hingegen hält andere, ältere und vielfältigere Erfahrungsmöglichkeiten
bereit als die Medien und der Schulunterricht, man muss sie nur ausschöpfen.
Jedes Wintergedicht eines Nikolaus Lenau, Joseph von Eichendorff, Georg Trakl,
Carl  Zuckmayer oder  Peter  Huchel  findet  einen eigenen Zugang zur  Winter-
Wirklichkeit,  einen  heiteren  oder  besinnlichen,  einen  trostspendenden  oder
trostlosen.  Und  jedes  dieser  Gedichte  enthält  mehr  Wahrheit  als  der
Wetterbericht  der  “Tagesschau”.

 

Prof.  Dr.  Peter  J.  Brenner  ist  Gründer  und  Leiter  des  Instituts  für
Medienevaluation,  Schulentwicklung  und  Wissenschaftsberatung  (IMSW).  In
seiner  jahrzehntelangen  wissenschaftlichen  Tätigkeit  an  verschiedenen
Universitäten,  zuletzt  an  der  Technischen  Universität  München,  hat  er
umfassende  Kenntnisse  des  deutschen  Bildungswesens  erworben.  In  der
bildungspolitischen  Diskussion  bekannt  geworden  ist  er  durch  zahlreiche
wissenschaftliche Publikationen und kritische Stellungnahmen zu Entwicklungen
und Fehlentwicklungen des deutschen Bildungswesens.


