«Die Padagogik der Privilegierten
und die Sprache der Bildung»

Category: Blog
geschrieben von Gastautor | 22. Oktober 2025

Von der Sprache und vom Denken

Als Erstes stellt R. Reichenbach klar, dass er die Sprache fur einen
entscheidenden Faktor der Inhalte seines Referats halte, weshalb er den Titel
seines Vortrags entsprechend erganzt habe. Sprache sei ungeheuer wichtig. Die
Art, wie wir uber die Dinge sprechen, drucke aus, wie wir denken. Das Denken an
sich werde - er sagt es mit einem Augenzwinkern - insgesamt eher uberschatzt,
bleibe aber dennoch wichtig.

«Man kann intelligent sein, ohne sehr viel nachzudenken. Das ist zwar wenig
wahrscheinlich, kommt aber trotzdem hdaufig vor.»


https://condorcet.ch/2025/10/die-paedagogik-der-privilegierten-und-die-sprache-der-bildung/
https://condorcet.ch/2025/10/die-paedagogik-der-privilegierten-und-die-sprache-der-bildung/

Roger von Wartburg,
Progymnasiallehrer in
Laufen, Vorstandsmitglied
des LVB

Das Denken sei im Ubrigen eine Praxis, was bedeute, man konne es tun oder
lassen. Und Denken habe wenig mit Intelligenz zu tun. So konne man intelligent
sein, ohne sehr viel nachzudenken. Das sei zwar wenig wahrscheinlich, komme
aber trotzdem haufig vor. Umgekehrt konne man weniger intelligent sein, aber
viel nachdenken uber sich und das Leben und zu Schlissen kommen - womoglich
brauche man ein wenig langer dafur, das wisse er nicht. Lukas Erni habe
ubrigens vorhin - ohne es so zu artikulieren - etwas uber die Berner ausgesagt,
dem er zustimme: Es sei dort nicht so viel los; ganz im Unterschied zum LVB, und
darum sei er gerne hierher gekommen.

Privilegierte werden noch mehr privilegiert

«Die Padagogik der Privilegierten» sei der Titel eines dunnen Bandleins, das er
kurzlich herausgegeben habe. R. Reichenbach glaubt, dass das heutige
padagogische Denken und Sprechen, wie es im Mainstream auch an den
Hochschulen gelebt und gelehrt werde, den Privilegierten diene. Fruher hatte
man dies als Ideologiekritik bezeichnet, aber dieser Begriff werde heute so nicht
mehr verwendet.

«Das heutige padagogische Denken und Sprechen dient den ohnehin schon
Privilegierten.»



Was er mit seinen Studierenden tue: Hinschauen, wie man uber Bildung,
Erziehung und Schule spreche - und prufen, welche Konzepte uberzeugten und
welche nicht. Und eben: Er komme zum Schluss, das derzeit vorherrschende
Denken und Sprechen komme jenen zugute, die ohnehin schon privilegiert seien;
obwohl es bei diesen jungen Menschen fast gar nicht darauf ankomme, welchen
Konzepten sie zu folgen hatten, denn Privilegierte blieben in jeder padagogischen
und didaktischen Welt privilegiert.

Die Leistungsschwachen sowie die aus verschiedenen Griunden weniger
Motivierten aber mussten anders behandelt werden, und das wisse eigentlich jede
Padagogin und jeder Padagoge. Sie brauchten mehr Fuhrung, mehr Kontrolle,
aber auch sehr viel mehr Ermutigung, das sei ganz wichtig. Man misse zeigen,
dass man sie gernhabe, aber sie auch fordern und nicht nur fordern. Fur ihn sei
es erschreckend zu sehen, wie die weniger Privilegierten zu wenig gefordert und
herausgefordert wurden.

Die Predigt von heute musse nicht das Geringste mit jener vom vergangenen
Sonntag zu tun haben.

Das Padagogische am Kirchenbesuch

Das verwendete «moderne» Vokabular, er wiederhole es noch einmal, diene den
Privilegierten. Das Selbst, die Autonomie, ja iberhaupt alles, was gewissermassen



von innen komme, habe einen guten Ruf. Das Selbst werde heute permanent
uberbetont. Und sobald man vom Selbst spreche, wiurden immer alle nicken. Das
sei doch furchtbar, denn wenn alle immerzu im Gleichklang nickten, sei in der
Regel etwas nicht in Ordnung. Das sei wie im Gottesdienst, wenn der Pfarrer
frage, ob wir nicht alle Sunder seien - und alle wurden vermeintlich
schuldbewusst nicken.

«Die Kirche ist im Kern etwas sehr Padagogisches.»

Er habe im Ubrigen nichts gegen Gottesdienste, auch wenn er derzeit eigentlich
nur wegen Beerdigungen zur Kirche gehe, aber im Kern sei fur ihn die Kirche
etwas sehr Padagogisches, und das meine er nicht humoristisch. Fruher seien ja
die Predigten noch auf Latein gehalten worden und keiner der Kirchganger/-innen
habe etwas verstanden - das sei padagogisch, ihm gefalle das. Leider sei das
Gesagte mittlerweile verstandlich geworden, wobei er sich nicht sicher sei, ob das
tatsachlich stimme, ob da also wirklich verstanden werde. Thm gefalle dabei auch,
dass es keine Diskursivitat gebe. Selbst wenn jemand inhaltlich wahrend der
Predigt etwas nachfragen wurde (was ohnehin niemand tue), es werde nichts
wiederholt.

Es fehle ferner jeder didaktische Aufbau, was R. Reichenbach ebenfalls sehr
gefalle. Man wisse nie, was komme. Die Predigt von heute musse nicht das
Geringste mit jener vom vergangenen Sonntag zu tun haben. Und trotzdem seien
alle aufgehoben. Man sei dabei, selbst wenn man schlummere. Jeder gehore dazu.
Dann heisse es vielleicht: «Wir erheben uns zum Gebet.» Jene, die konnten,
wurden in der Regel aufstehen, aber jene, die nicht wollten, manchmal nicht.
Doch das spiele keine Rolle, niemand werde gemassregelt deswegen. Das sei
doch Padagogik!

Auch wenn man selbst nicht singen konne, irgendjemand konne immer singen.
Dann heisse es: «Wir singen jetzt Psalm XY.» Und dann gebe es so einen Mix aus
Singen, Summen, Brummen, Schweigen. Und am Ende gebe es keine Prufung.
Auch das gefalle ihm. Es gehe um diese ganze Unterstellung: Man tue so, als ob
das, was da geschehe, bedeutungsvoll sei.

In Wahrheit musse man uben, praktizieren - und daran glauben, dass es dann
schon gut komme.



Baby-Padagogik

Ganz ahnlich beginne die Padagogik mit den Babys, den Neugeborenen. Wir holen
sie nicht dort ab, wo sie stehen. Das mache uberhaupt keinen Sinn, das sage man
heutzutage nur standig so padagogisch dahin. Es werde ja niemand mit dem Baby
lallen wollen. Nein, in Wahrheit tue man so, als ob das Baby einen verstehen
wurde, auch wenn es nichts verstehe. Doch es sei aufgenommen als voller
Mensch, akzeptiert als Mitglied unserer Gemeinschaft. Und das Baby sehe sich
konfrontiert mit der schwierigsten Aufgabe uiberhaupt: Laute und Bedeutungen in
einen Zusammenhang zu bringen, ergo: Sprache.

«Babys werden padagogisch nicht dort abgeholt, wo sie stehen. Das macht
uberhaupt keinen Sinn.»

Wenn man sich so ein Baby anschaue, dann sehe es, ehrlich gesagt, auf den
ersten Blick nicht gerade wie ein vielversprechender Kandidat fur den
Bildungserfolg aus. Es habe noch einen langen Weg vor sich. Aber: Es komme
gut! Doch wie denken und sprechen wir heute? Man glaube immer, man erklare
etwas und das Kind musse es gleich verstehen. Das sei abartig. In Wahrheit
musse man uben, praktizieren - und daran glauben, dass es dann schon gut
komme.

Das konservierte Moment und notwendige Friktionen

Zudem wiurden die Kinder heute angesprochen, als ob sie ihre eigenen
Bildungstheoretiker/-innen waren. Sie mussten standig uber etwas nachdenken
und reflektieren. Metakognition und solche Sachen - furchterlich! Das sei alles
unnotig. Die Zuhorenden wurden nun wohl denken, was fur ein total
konservativer Typ da vorne spreche. Selbst wenn dem so ware, laute seine
Antwort: Na und? Das sei ihm egal.

Wer padagogisch denke, erkenne, dass man manche Dinge bewahren musse, und
das sei dann eben konservativ. Das konservierte Moment sei sehr wichtig. Was
einem wichtig sei, das wolle man weitergeben. Wissen und Wissensweitergabe
seien intrinsisch miteinander verbunden. Wenn einem die Welt wichtig genug sei,
dann wolle man sie weitergeben. Dann sage man nicht: «Das kannst du machen,
wie du willst!» Diese sogenannte permanente Offenheit in jeder Hinsicht sei seine
Sache nicht. Offen zu sein fur alles bedeute, nicht ganz dicht zu sein. Ein bisschen



offen sein, ja, aber padagogisch musse man wissen, was man wolle und
weitergeben wolle.

«Offen zu sein fur alles, bedeutet nicht ganz dicht zu sein.»

Padagogisch modern wurde aber auch bedeuten, dies zu wissen: Was die jungen
Menschen dann mit dem machen, was ich ihnen weitergebe, ist deren Sache,
nicht meine. Meine Sache ist es zu zeigen, was mir wichtig ist, was ich fur wichtig
halte. Und ich muss zeigen, dass ich will, dass sie das iibernehmen. Am Ende
taten sie dann etwas anderes, das sei modern. Ich sage also: «In diese Richtung!»,
aber sie bewegen sich in die entgegengesetzte. Irgendwann lerne der junge
Mensch, Nein zu sagen. Autonom werde man jedoch nur durch Emanzipation.
Autonom werde man nicht dadurch, dass man machen konne, was man wolle,
sondern dadurch, dass man sich befreie. Es brauche eine Friktion. Humboldt habe
dies die Widerstandigkeit der Welt genannt.

A

,}}} | ﬁ\ LA

Humboldt: Die Widerstandigkeit der
Welt

Wenn die Erwachsenen den jungen Menschen keinen Widerstand
entgegenbrachten, ergebe sich ein Problem: Die Alteren meinten dann, sie seien
sehr nahe bei den Jungeren und dabei erst noch besonders padagogisch, aber in
Wahrheit handle es sich um einen Fehler.

Beispiel: Die Tochter kommt nach Hause und sagt, sie habe keinen Bock mehr auf
Mathematik, mit der neuen Lehrerin mache es keinen Spass. Reaktion der Eltern:
«Oh, das tut mir aber leid. Mit der vorherigen Lehrerin war es so toll und die
neue ist nun viel weniger gut, das ist aber schade.» Die erwachsene Person stelle
sich sozusagen auf die Seite des Kindes, was auch durchaus verstandlich sei, und
steigere sich oft in Formulierungen hinein wie: «Die binomischen Formeln wirst



du ohnehin nie brauchen! Miusst ihr die heute wirklich noch lernen? Das ist doch
Blodsinn!» Dadurch werde komplizenhaft ein Keil zwischen Kind und Lehrerin,
Kind und Curriculum, Kind und Schule getrieben. Besser ware es, zu fragen, wie
denn die binomischen Formeln eigentlich schon wieder lauteten, ein Gesprach
uber den Inhalt aufzubauen. Das ware eine gute Padagogik.

— Hier geht es zum ganzen Artikel: «Die Padagogik der Privilegierten und die
Sprache der Bildung»



https://lvb.ch/wp-content/uploads/2025/10/07_Die-Paedagogik-der-Privilegierten-und-die-Sprache-der-Bildung_lvb-inform-25-26-01.pdf
https://lvb.ch/wp-content/uploads/2025/10/07_Die-Paedagogik-der-Privilegierten-und-die-Sprache-der-Bildung_lvb-inform-25-26-01.pdf

