
«Die Pädagogik der Privilegierten
und die Sprache der Bildung»
Category: Blog
geschrieben von Gastautor | 22. Oktober 2025

Von der Sprache und vom Denken

Als  Erstes  stellt  R. Reichenbach  klar,  dass  er  die  Sprache  für  einen
entscheidenden Faktor der Inhalte seines Referats halte, weshalb er den Titel
seines Vortrags entsprechend ergänzt habe. Sprache sei ungeheuer wichtig. Die
Art, wie wir über die Dinge sprechen, drücke aus, wie wir denken. Das Denken an
sich werde – er sagt es mit einem Augenzwinkern – insgesamt eher überschätzt,
bleibe aber dennoch wichtig. 

«Man kann intelligent sein, ohne sehr viel nachzudenken. Das ist zwar wenig
wahrscheinlich, kommt aber trotzdem häufig vor.»

https://condorcet.ch/2025/10/die-paedagogik-der-privilegierten-und-die-sprache-der-bildung/
https://condorcet.ch/2025/10/die-paedagogik-der-privilegierten-und-die-sprache-der-bildung/


Roger  von  Wartburg,
Progymnasiallehrer  in
Laufen,  Vorstandsmitglied
des LVB

Das Denken sei im Übrigen eine Praxis, was bedeute, man könne es tun oder
lassen. Und Denken habe wenig mit Intelligenz zu tun. So könne man intelligent
sein, ohne sehr viel nachzudenken. Das sei zwar wenig wahrscheinlich, komme
aber trotzdem häufig vor. Umgekehrt könne man weniger intelligent sein, aber
viel nachdenken über sich und das Leben und zu Schlüssen kommen – womöglich
brauche  man  ein  wenig  länger  dafür,  das  wisse  er  nicht.  Lukas  Erni  habe
übrigens vorhin – ohne es so zu artikulieren – etwas über die Berner ausgesagt,
dem er zustimme: Es sei dort nicht so viel los; ganz im Unterschied zum LVB, und
darum sei er gerne hierher gekommen.

Privilegierte werden noch mehr privilegiert

«Die Pädagogik der Privilegierten» sei der Titel eines dünnen Bändleins, das er
kürzlich  herausgegeben  habe.  R. Reichenbach  glaubt,  dass  das  heutige
pädagogische  Denken  und  Sprechen,  wie  es  im  Mainstream  auch  an  den
Hochschulen gelebt und gelehrt werde, den Privilegierten diene. Früher hätte
man dies als Ideologiekritik bezeichnet, aber dieser Begriff werde heute so nicht
mehr verwendet. 

«Das heutige pädagogische Denken und Sprechen dient den ohnehin schon
Privilegierten.»



Was  er  mit  seinen  Studierenden  tue:  Hinschauen,  wie  man  über  Bildung,
Erziehung und Schule spreche – und prüfen, welche Konzepte überzeugten und
welche nicht.  Und eben: Er komme zum Schluss,  das derzeit  vorherrschende
Denken und Sprechen komme jenen zugute, die ohnehin schon privilegiert seien;
obwohl es bei diesen jungen Menschen fast gar nicht darauf ankomme, welchen
Konzepten sie zu folgen hätten, denn Privilegierte blieben in jeder pädagogischen
und didaktischen Welt privilegiert. 

Die  Leistungsschwachen  sowie  die  aus  verschiedenen  Gründen  weniger
Motivierten aber müssten anders behandelt werden, und das wisse eigentlich jede
Pädagogin und jeder Pädagoge. Sie bräuchten mehr Führung, mehr Kontrolle,
aber auch sehr viel mehr Ermutigung, das sei ganz wichtig. Man müsse zeigen,
dass man sie gernhabe, aber sie auch fordern und nicht nur fördern. Für ihn sei
es erschreckend zu sehen, wie die weniger Privilegierten zu wenig gefordert und
herausgefordert würden. 

Die Predigt von heute müsse nicht das Geringste mit jener vom vergangenen
Sonntag zu tun haben.

Das Pädagogische am Kirchenbesuch

Das verwendete «moderne» Vokabular, er wiederhole es noch einmal, diene den
Privilegierten. Das Selbst, die Autonomie, ja überhaupt alles, was gewissermassen



von innen komme, habe einen guten Ruf. Das Selbst werde heute permanent
überbetont. Und sobald man vom Selbst spreche, würden immer alle nicken. Das
sei doch furchtbar, denn wenn alle immerzu im Gleichklang nickten, sei in der
Regel etwas nicht in Ordnung. Das sei wie im Gottesdienst, wenn der Pfarrer
frage,  ob  wir  nicht  alle  Sünder  seien  –  und  alle  würden  vermeintlich
schuldbewusst  nicken.  

«Die Kirche ist im Kern etwas sehr Pädagogisches.»

Er habe im Übrigen nichts gegen Gottesdienste, auch wenn er derzeit eigentlich
nur wegen Beerdigungen zur Kirche gehe, aber im Kern sei für ihn die Kirche
etwas sehr Pädagogisches, und das meine er nicht humoristisch. Früher seien ja
die Predigten noch auf Latein gehalten worden und keiner der Kirchgänger/-innen
habe etwas verstanden – das sei pädagogisch, ihm gefalle das. Leider sei das
Gesagte mittlerweile verständlich geworden, wobei er sich nicht sicher sei, ob das
tatsächlich stimme, ob da also wirklich verstanden werde. Ihm gefalle dabei auch,
dass es keine Diskursivität  gebe.  Selbst wenn jemand inhaltlich während der
Predigt etwas nachfragen würde (was ohnehin niemand tue), es werde nichts
wiederholt.

Es  fehle  ferner  jeder  didaktische  Aufbau,  was  R. Reichenbach  ebenfalls  sehr
gefalle.  Man wisse nie,  was komme.  Die  Predigt  von heute müsse nicht  das
Geringste mit jener vom vergangenen Sonntag zu tun haben. Und trotzdem seien
alle aufgehoben. Man sei dabei, selbst wenn man schlummere. Jeder gehöre dazu.
Dann heisse es  vielleicht:  «Wir  erheben uns zum Gebet.»  Jene,  die  könnten,
würden in der Regel aufstehen, aber jene, die nicht wollten, manchmal nicht.
Doch das spiele keine Rolle,  niemand werde gemassregelt deswegen. Das sei
doch Pädagogik! 

Auch wenn man selbst nicht singen könne, irgendjemand könne immer singen.
Dann heisse es: «Wir singen jetzt Psalm XY.» Und dann gebe es so einen Mix aus
Singen, Summen, Brummen, Schweigen. Und am Ende gebe es keine Prüfung.
Auch das gefalle ihm. Es gehe um diese ganze Unterstellung: Man tue so, als ob
das, was da geschehe, bedeutungsvoll sei. 

In Wahrheit müsse man üben, praktizieren – und daran glauben, dass es dann
schon gut komme.



Baby-Pädagogik

Ganz ähnlich beginne die Pädagogik mit den Babys, den Neugeborenen. Wir holen
sie nicht dort ab, wo sie stehen. Das mache überhaupt keinen Sinn, das sage man
heutzutage nur ständig so pädagogisch dahin. Es werde ja niemand mit dem Baby
lallen wollen. Nein, in Wahrheit tue man so, als ob das Baby einen verstehen
würde,  auch  wenn  es  nichts  verstehe.  Doch  es  sei  aufgenommen  als  voller
Mensch, akzeptiert als Mitglied unserer Gemeinschaft. Und das Baby sehe sich
konfrontiert mit der schwierigsten Aufgabe überhaupt: Laute und Bedeutungen in
einen Zusammenhang zu bringen, ergo: Sprache.

«Babys werden pädagogisch nicht dort abgeholt,  wo sie stehen. Das macht
überhaupt keinen Sinn.»

Wenn man sich so ein Baby anschaue, dann sehe es, ehrlich gesagt, auf den
ersten  Blick  nicht  gerade  wie  ein  vielversprechender  Kandidat  für  den
Bildungserfolg aus. Es habe noch einen langen Weg vor sich. Aber: Es komme
gut! Doch wie denken und sprechen wir heute? Man glaube immer, man erkläre
etwas und das Kind müsse es gleich verstehen. Das sei  abartig.  In Wahrheit
müsse man üben, praktizieren – und daran glauben, dass es dann schon gut
komme. 

Das konservierte Moment und notwendige Friktionen

Zudem  würden  die  Kinder  heute  angesprochen,  als  ob  sie  ihre  eigenen
Bildungstheoretiker/-innen wären. Sie müssten ständig über etwas nachdenken
und reflektieren. Metakognition und solche Sachen – fürchterlich! Das sei alles
unnötig.  Die  Zuhörenden  würden  nun  wohl  denken,  was  für  ein  total
konservativer  Typ  da  vorne  spreche.  Selbst  wenn  dem so  wäre,  laute  seine
Antwort: Na und? Das sei ihm egal. 

Wer pädagogisch denke, erkenne, dass man manche Dinge bewahren müsse, und
das sei dann eben konservativ. Das konservierte Moment sei sehr wichtig. Was
einem wichtig sei, das wolle man weitergeben. Wissen und Wissensweitergabe
seien intrinsisch miteinander verbunden. Wenn einem die Welt wichtig genug sei,
dann wolle man sie weitergeben. Dann sage man nicht: «Das kannst du machen,
wie du willst!» Diese sogenannte permanente Offenheit in jeder Hinsicht sei seine
Sache nicht. Offen zu sein für alles bedeute, nicht ganz dicht zu sein. Ein bisschen



offen  sein,  ja,  aber  pädagogisch  müsse  man  wissen,  was  man  wolle  und
weitergeben wolle.

«Offen zu sein für alles, bedeutet nicht ganz dicht zu sein.»

Pädagogisch modern würde aber auch bedeuten, dies zu wissen: Was die jungen
Menschen dann mit dem machen, was ich ihnen weitergebe, ist deren Sache,
nicht meine. Meine Sache ist es zu zeigen, was mir wichtig ist, was ich für wichtig
halte. Und ich muss zeigen, dass ich will, dass sie das übernehmen. Am Ende
täten sie dann etwas anderes, das sei modern. Ich sage also: «In diese Richtung!»,
aber  sie  bewegen sich  in  die  entgegengesetzte.  Irgendwann lerne  der  junge
Mensch, Nein zu sagen. Autonom werde man jedoch nur durch Emanzipation.
Autonom werde man nicht dadurch, dass man machen könne, was man wolle,
sondern dadurch, dass man sich befreie. Es brauche eine Friktion. Humboldt habe
dies die Widerständigkeit der Welt genannt. 

Humboldt: Die Widerständigkeit der
Welt

Wenn  die  Erwachsenen  den  jungen  Menschen  keinen  Widerstand
entgegenbrächten, ergebe sich ein Problem: Die Älteren meinten dann, sie seien
sehr nahe bei den Jüngeren und dabei erst noch besonders pädagogisch, aber in
Wahrheit handle es sich um einen Fehler. 

Beispiel: Die Tochter kommt nach Hause und sagt, sie habe keinen Bock mehr auf
Mathematik, mit der neuen Lehrerin mache es keinen Spass. Reaktion der Eltern:
«Oh, das tut mir aber leid. Mit der vorherigen Lehrerin war es so toll und die
neue ist nun viel weniger gut, das ist aber schade.» Die erwachsene Person stelle
sich sozusagen auf die Seite des Kindes, was auch durchaus verständlich sei, und
steigere sich oft in Formulierungen hinein wie: «Die binomischen Formeln wirst



du ohnehin nie brauchen! Müsst ihr die heute wirklich noch lernen? Das ist doch
Blödsinn!» Dadurch werde komplizenhaft ein Keil zwischen Kind und Lehrerin,
Kind und Curriculum, Kind und Schule getrieben. Besser wäre es, zu fragen, wie
denn die binomischen Formeln eigentlich schon wieder lauteten, ein Gespräch
über den Inhalt aufzubauen. Das wäre eine gute Pädagogik. 

→ Hier geht es zum ganzen Artikel: «Die Pädagogik der Privilegierten und die
Sprache der Bildung»

 

 

 

 

https://lvb.ch/wp-content/uploads/2025/10/07_Die-Paedagogik-der-Privilegierten-und-die-Sprache-der-Bildung_lvb-inform-25-26-01.pdf
https://lvb.ch/wp-content/uploads/2025/10/07_Die-Paedagogik-der-Privilegierten-und-die-Sprache-der-Bildung_lvb-inform-25-26-01.pdf

