
Der  grossartige  Roman  “Als  wir
Schwäne  waren”  (2024)  von
Behzad Karim Khani
Category: Buchbesprechung
geschrieben von Georg Geiger | 1. Mai 2025

 

Und damit befinden wir uns in den 1990-er Jahren, wo das Wort “Integration”
noch  nicht  existierte  und  man  noch  glaubte,  dass  alle  Eingewanderten
“irgendwann gehen werden.” In Anlehnung an sein eigenes Leben erzählt Behzad
Karim Khani die Geschichte eines iranischen Jungen, der mit seinen Eltern aus
der Diktatur im Iran ins Ruhrgebiet geflohen ist. Die Mutter ist Soziologin, der
Vater Schriftsteller. “Ich bin zehn, wir sind noch kein Jahr hier und leben in einer
Siedlung.  Nicht  spektakulär  gefährlich  oder  dreckig.  Zumindest  noch  nicht.
Eigentlich, in der 70-er-Jahre-SPD-Fantasie geboren, sollte die Siedlung etwas
sein,  das  uns  zusammenbringen,  zu  einem  ‘Wir’  formen  sollte.  Untere
Unterschicht  bis  mittlere  Mittelschicht  und  die  Kids  gehen  in  dieselbe
Grundschule. Das war die ungefähre Idee. Es war, als gäbe es keinen sozialen
Sprengstoff.”

https://condorcet.ch/2025/05/der-grossartige-roman-als-wir-schwaene-waren-2024-von-behzad-karim-khani/
https://condorcet.ch/2025/05/der-grossartige-roman-als-wir-schwaene-waren-2024-von-behzad-karim-khani/
https://condorcet.ch/2025/05/der-grossartige-roman-als-wir-schwaene-waren-2024-von-behzad-karim-khani/


Condorcet-Autor  Georg
Geiger

Und da tauchen plötzlich spätabends drei Nachbarskinder auf, die klingeln, und
einer von ihnen fragt, “ob sie was Persisches zu essen haben können und streckt
meiner Mutter eine Mark entgegen.” Und die gebildeten und stolzen Eltern lassen
sie  rein,  machen ihnen etwas  warm und schauen ihnen beim Essen zu.  Am
nächsten Tag aber kein Wort darüber, als wenn nichts geschehen wäre, kein
Danke,  kein  Sorry.  Aber  am  nächsten  Abend  wieder  das  Klingeln,  die
ausgestreckte Mark und am nächsten Tag die gleiche Kälte in der Schule. Und
irgendwann spricht einer seine Mutter auf der Strasse an, um zu fragen, was es
abends zu essen gebe, als sei sie seine Angestellte. Am Tag darauf wartet der
Erzähler vor der Schule, bis der Junge rauskommt. “Er schaut mich an, grinst und
ich breche ihm das Gesicht. Vor der gesamten Scheissschule.” Danach ist der
junge Iraner der King. “Ich bin der Master of the Universe. Scheiss auf ‘euch’.
Scheiss auf Anschluss. Scheiss auf ‘uns’. Scheiss auf SPD.”

Verstummen im Nichts der Plattenbauwohnung
Sein Vater ist noch nicht ganz in sich selbst eingekehrt, aber in dem Nichts der
Plattenbauwohnung verstummt er immer mehr: “Mal ist er ein Prophet, der den
Berg nicht mehr findet. Mal ein General ohne Armee. Mal ein Gestrandeter auf
einer kargen Insel, ein Meer zwischen sich und den anderen und kein Baum, den
er fällen, der ihm Boot oder Brücke werden kann.” Die Mutter bleibt weiter an
der Uni und der Vater beginnt, Taxi zu fahren und gelegentlich übernimmt er
Schichten in einem Kiosk.



Mit zwölf schliesst sich der Junge einer Gruppe von Nachbarskindern an und sie
schliessen einen Pakt. “Was dieser Pakt sein soll, wissen wir noch nicht. Für eine
Gang fehlen uns die Schnappmesser und für eine Bande die Milchzähne.” Auch
der Junge, der die Mutter auf der Strasse angesprochen hatte und der deshalb
vom Ich-Erzähler verprügelt wurde, ist mit dabei: “Wir stehen im Kellerflur. Das
Licht geht aus und er sagt ‘Kai’ in die Dunkelheit. Ich sage nichts. Manchmal,
wenn ich mich frage, warum meine Zärtlichkeit gerade noch ausreicht, um meine
Grausamkeit zu begreifen, aber weiter nicht kommt, suche ich die Antwort in
dieser kleinen Dunkelheit zwischen uns dreien. In diesen Sekunden, in denen ich
ihn hasse und mich schäme. In denen sein Schmerz mir gut tut und er selbst mir
leid. In denen ich nicht weiss, ob ich ihn bestrafe oder mich verstecke, aber weiss,
dass der Junge mich anschaute und ich den Boden.”

“Unsere  Küchen  haben  keine  Aufzüge.  In  unseren  Fluren  riecht  es.  Nach
Armut,  Majoran  und  Bockshornklee.  Nach  Reis  und  Schmortöpfen.  Nach
gebratenen Zwiebeln mit Kurkuma. Nach Kinderzimmern mit Etagenbetten und
Arbeitslosigkeit. Nach Zimt, Sozialhilfe und Grossfamilien.”

 

Die Zeit des “Helmut-Kohl-Sozialismus, wo die Post über Jahre vom selben Boten
gebracht wird, der nicht nur einen unbefristeten Arbeitsvertrag hat, sondern auch
verbeamtet  ist”,  wird  langsam  düsterer  und  die  Mittelschicht,  die
Bausparverträge besitzt und Rechnungen mit Daueraufträgen bezahlt, zieht weg
aus der Siedlung. “Wir bleiben also da, und mit uns die einfachen Arbeiter, die
Arbeitslosen” und die neu eingezogenen Roma-Grossfamilien, die später in einen
Kleinkrieg miteinander geraten und nach abgefackelten Autos und Schüssen in
der Nacht plötzlich verschwunden sind. “Unsere Küchen haben keine Aufzüge. In
unseren Fluren riecht es. Nach Armut, Majoran und Bockshornklee. Nach Reis
und  Schmortöpfen.  Nach  gebratenen  Zwiebeln  mit  Kurkuma.  Nach
Kinderzimmern mit Etagenbetten und Arbeitslosigkeit. Nach Zimt, Sozialhilfe und
Grossfamilien.”

Der Erzähler geht aufs Gymnasium, die anderen auf die Haupt-und Gesamtschule.
Auf dem Gymi gibt es neben ihm nur noch ein türkisches Mädchen: “Zu ihr halte
ich den grössten Abstand. Es ist einfacher, der eine Ausländer zu sein, als einer
der  Ausländer,  glaube  ich.”  Die  deutschen  Kinder  schaffen  keine  zehn



Liegestütze, werden von ihren Eltern zur Schule gebracht, glauben bei jedem
Test, versagt zu haben, “holen dann aber doch gute Noten und tun überrascht.”

“Gefühleanhalten” und Verschwiegenheit
Das Beste sind hier die Sommerferien: “Kein Stadtteil hat so viel Spass wie wir.
Bis auf ein paar Italiener, Polen und Albaner, die in die Heimat fahren, macht hier
keiner Urlaub. Wir bleiben alle da, haben frei, die Nachbarschaft ein Feriencamp
mit Hunderten von Kindern und Jugendlichen.” Nun beginnt die Pubertät, die
Kindheit  versiegt  unkoordiniert  und  still:  “Unser  Planet  wird  bald  Mädchen
kennen. Eifersucht, Pickel und Sperma. Wir werden Mercedessterne abbrechen
und mit unseren Narben angeben.” Als der Junge erfährt, dass seine Cousine in
Teheran  überfallen  und  ermordet  wurde,  schreibt  er  seinem  Onkel  einen
pathetischen, selbstbezogenen Brief: “Der Brief ist nicht in der Sprache meiner
Familie verfasst, sondern spricht die Sprache der Mörder meiner Familie.” Darin
kein Mitgefühl, kein Beileid, keine Trauer: “Ich bin ein pickliger Gewaltclown.
Brachial.  Dumm.  Meine  Worte  sind  Platzpatronen  aus  viertausend  Kilometer
Luftlinie.” Wie er erfährt, dass die Ermordete oft von ihm gesprochen habe, steht
er da und hat nichts zu sagen: “Weil das erste Gefühl, das käme, Scham wäre,
beschliesse ich, kein Gefühl mehr kommen zu lassen.”

“Mein  Weiter  führt  mich  nicht  nach  oben,  sondern  weg.  Ich  glaube,  dass
Trennung ein Gesetz ist.”

 

Neben dem “Gefühleanhalten” lernt der Pubertierende im Kontakt mit  seiner
Mutter noch eine neue Superkraft kennen: die Verschwiegenheit. Jeden Tag will
ein  anderer  in  der  Siedlung,  “dass  irgendwas  endet,  beginnt,  bleibt,
verschwindet, wiederkommt, stirbt, lebt, liebt, gehorcht, funktioniert, fällt oder
aufsteht. (…) Jeden Tag macht sich ein anderer lächerlich und dann kommt immer
Gewalt.  Immer.  Ich  kenne  das.”  Und  so  leben  alle  in  der  Siedlung  einen
Abnutzungskrieg: So etwa Serdar,  der Kurde, der von seinem Vater mit dem
Gürtel  durchgepeitscht  wird,  oder  Dimitri,  der  mit  Serdar  umgeht  wie  ein
Metzger mit einem toten Tier. Serdar, der den Erzähler mitnimmt in die Wohnung
eines Drogendealers und von diesem als Stricher benutzt wird. Serdar, der später
an  einer  Überdosis  Heroin  stirbt.  Dimitri,  der  später  Geschäftsführer  eines
Bordells  im  Industriegebiet  Bottrop  wird  und  für  ein  halbes  Jahr  wegen



Drogendelikten  im  Knast  sitzt.

Der  deutsch-iranische Schriftsteller  und
Journalist Behzad Karim Khani

Auch der Erzähler beginnt zu dealen, legt sich ein Messer zu. Er, der zu seinen
Eltern aufschaute,  “als  ich noch dachte,  dass die Dinge besser würden.  Und
später nicht mehr, als sie blieben, wie sie waren.” Er fliegt auf als Drogenkurier,
landet im Gefängnis und wird auf Bewährung verurteilt, während sein Kollege
bewaffnete Raubüberfälle begeht und dabei erschossen wird. Nach dessen Tod
tätowieren sich die jungen Männer im Viertel Ketten um den Hals mit einem
Anhänger dran, auf dem “Yassir” steht.

Mit zwanzig Jahren zieht der Erzähler von zu Hause aus, arbeitet auf Baustellen,
in Küchen, und lässt sich nichts anmerken, wenn ihn Dachdecker mit SS-Runen-
Tattoos  Ali  rufen:  “Ich  gehe,  bevor  die  Geschichten  dieses  Ortes  zu  meinen
Geschichten  werden.  Und  ich  werde  dem  zufällig  Gewachsenen,  dem
unkontrolliert Wuchernden, das sich mit dem Bleiben zwangsläufig ergibt, immer
misstrauen.”  Und  er  weiss,  dass  seine  Wut  die  Fortsetzung  des  väterlichen



Schweigens ist. Er stellt sich neben seine Wut, neben das Kind, das er mit zehn
Jahren  war,  und  neben  das  Vogelnest,  das  er  im  Gebüsch  entdeckte  und
weswegen er von der Nachbarin fremdenfeindlich angeschrien wurde. Und neben
die  zornige  Grausamkeit,  mit  der  er  von  da  an  den  Jungen  der  Nachbarin
terrorisiert  hat.  “Mein Weiter  führt  mich nicht  nach oben,  sondern weg.  Ich
glaube, dass Trennung ein Gesetz ist.” Und dabei bleibt offen, ob Schwäne, wie
sie der Erzähler im Iran gesehen hat, Zugvögel sind oder auch nicht, so wie die
Schwäne im künstlich angelegten See in Bochum…..


