
Sophie  de  Condorcet  –  die  Frau,
die  die  Revolution aus  Sicht  der
Frauen dachte
Category: Blog
geschrieben von Alain Pichard | 20. April 2025

1775 erhoben sich auf dem amerikanischen Kontinent die Kolonisten gegen das
britische Empire und lösten die amerikanische Revolution aus. Condorcet war –
wie  viele  seiner  Mitstreiter  –  begeistert  und  sah  in  den  nun  entstehenden
Vereinigten Staaten ein praktisches Beispiel für das, was er selbst theoretisch
entwarf:

Eine  auf  Vernunft,  Rechtsstaatlichkeit,  Volkssouveränität  und  individuellen
Rechten  gegründete  Republik.

https://condorcet.ch/2025/04/sophie-de-condorcet-die-frau-die-die-revolution-aus-sicht-der-frauen-dachte/
https://condorcet.ch/2025/04/sophie-de-condorcet-die-frau-die-die-revolution-aus-sicht-der-frauen-dachte/
https://condorcet.ch/2025/04/sophie-de-condorcet-die-frau-die-die-revolution-aus-sicht-der-frauen-dachte/


Alain  Pichard,  Lehrer,
Grossrat,  Mitglied  der
k a n t o n a l e n
Bildungskommission:
Hatte  grossen  Einfluss
auf ihren Mann.

Sophie de Grouchy (1764 –
1 8 2 2 ) :  I h r e n
intellektuellen  Durst
vermochte  vor  allem  der
20 Jahre ältere Jean-Marie
de Condorcet zu löschen.

Die  junge  amerikanische  Republik  sandte  relativ  früh  ihre  Gesandten  nach
Europa,  um  einerseits  um  Verständnis  für  die  amerikanische  Revolution  zu



werben und andererseits um für handfeste finanzielle Unterstützung zu bitten.
Nach dem Motto «Der Feind meines Feinde ist mein Freund» unterstützte das
erzreaktionäre,  absolutistisch  regierte  Frankreich  die  revolutionären
republikanischen  Bestrebungen,  um  ihrem  Erzfeind  auf  dem  europäischen
Kontinent GB zu schaden.  Benjamin Franklin und Thomas Jefferson waren die
Stars der intellektuellen Pariser Szene. Sie hinterliessen vor allem auch bei den
Frauen aufgrund ihrer einfachen Kleidung und ihres forschen Auftretens einen
nachhaltigen Eindruck.  Eine Frau jedoch,  des Englischen mächtig,  beliess  es
nicht bei der Bewunderung. Sie interessierte sich für Thomas Jeffersons Ideen
und suchte den intellektuellen Austausch mit ihm. Die 1764 geborene Sophie de
Grouchy verkehrte in den Salons der Madame Helvétius (Witwe des Philosophen
Claude  Adrien  Helvétius),  Madame de  Staël  oder  Julie  de  Lespinasse.  Diese
Salons  waren  Treffpunkte  für  Philosophen  wie  d’Alembert,  Voltaire,  Thomas
Paine, Sieyès oder auch der Reformer wie Turgot oder Mirabeau. Dort muss sie
auch auf Condorcet gestossen sein. Sophie de Grouchy wird allgemein als eine
bildschöne und elegante junge Frau beschrieben. Ihren intellektuellen Durst aber
vermochte vor allem der 20 Jahre ältere Jean-Marie der Condorcet zu löschen. Er
konnte gut zuhören und ermunterte die junge Frau ihre Gedanken aufzuschreiben
und  auch  zu  publizieren.  Es  entstand  eine  tiefe  Freundschaft,  geprägt  von
gegenseitigem Respekt, geistigem Austausch und einem wachsenden politischem
Engagement. Sophie war eine der Ersten, die die Revolution auch aus Sicht der
Frauen dachte. Und sie war da beileibe nicht die einzige. In einer Zeit, in der
Frauen keinen Zugang zu Universitäten,  Parlamenten oder  offiziellen Ämtern
hatten, boten Salons einen Raum, in dem sie Einfluss nehmen konnten. Die Salons
waren halböffentlich, also weder rein privat noch formell staatlich – das machte
sie zu einer Art “dritter Ort” für den Austausch von Ideen. Die Salonnières wie
Madame Geoffrin, Madame du Deffand, Julie de Lespinasse, Madame Helvétius,
Madame de Staël  oder  Sophie  de  Grouchy waren nicht  nur  Gastgeberinnen,
sondern  intellektuelle  Kuratorinnen:  Sie  wählten  aus,  wer  eingeladen  wurde
(Philosophen,  Künstler,  Diplomaten,  Wissenschaftler).  Sie  moderierten  die
Diskussionen  –  oft  charmant,  aber  mit  klarem  Einfluss.



Sophie  und  Jean-Marie
de  Condorcet:  1790
heirateten  sie.

Sophie de Grouchy eröffnete ihren eigenen Salon vermutlich um das Jahr 1789 –
also im Vorfeld der Französischen Revolution. Er entwickelte sich rasch zu einem
der einflussreichsten politischen und philosophischen Salons im revolutionären
Paris. Im gleichen Jahr heirateten Jean-Marie Nicolas de Condorcet und Sophie de
Grouchy.

Dieser Salon war eine Art Begegnungsort für die radikalen Reformer und – man
muss es zumindest ab diesem Zeitpunkt betonen – Reformerinnen. Das Ehepaar
Condorcet  gehörte  zu  den  intellektuellen  Unterstützern  der  amerikanischen
Sache in Frankreich – ähnlich wie seine Freunde La Fayette, Mirabeau, Sieyès
oder Thomas Paine (der ebenfalls in Frankreich aktiv war). Und dort lernten die
beiden auch den phänomenalen Benjamin Franklin und den umtriebigen Thomas
Jefferson kennen, der von 1785 – 1789 eine Art Botschafter in Frankreich war.

Die Diskussionen mit Jefferson und Franklin, vor allem aber die amerikanische
Verfassung bestärkten die Condorcets in ihrer Überzeugung, dass:

Gleichheit, Bildung, Meinungsfreiheit und Mitbestimmung grundlegende
Rechte seien
eine Verfassung diese Rechte schützen müsse – nicht verleihen
Daraus  entwickelte  er  seine  Ideen  zur  Bildungsreform,  zur
Bürgergesellschaft und zur Repräsentativen Demokratie

Mit  der  gleichen  Prinzipientreue  setzte  Condorcet  sich  auch  für  die



Gleichberechtigung der Juden ein. Und auch hier stiess er auf Widerspruch,
befanden sich in den Reihen seiner Freunde doch ausgesprochene Antisemiten.

T h o m a s  J e f f e r s o n
(1743-1826):  Verfechter der
Menschenrech te  und
Sklavenbesitzer.

Die beiden hatten allerdings auch klare Divergenzen zu ihren amerikanischen
Freunden. Sie waren nicht nur klare Gegner der Todesstrafe, sondern auch die
ersten Abolitionisten, das heisst, sie lehnten die Sklaverei ab. Thomas Jefferson
hingegen  war  eine  paradoxe  Figur.  Er  war  ein  Revolutionär  und
Menschenrechtler,  der  Freiheit  und  Gleichheit  predigte  und  gleichzeitig
Großgrundbesitzer  und  Sklavenhalter,  der  persönlich  von  einem System der
Unfreiheit profitierte. Wir wissen heute, dass Jefferson selbst erkannte, dass die
Sklaverei moralisch verwerflich war. In seinen Schriften (v. a. Notes on the State
of Virginia, 1785) schrieb er: „Indeed I tremble for my country when I reflect that
God is just; that his justice cannot sleep forever.“

Für das Ehepaar Condorcet war diese Haltung inakzeptabel. Es genüge nicht,
Freiheit und Gleichheit zu predigen, man müsse sie auch leben.

Mit  der  gleichen  Prinzipientreue  setzte  Condorcet  sich  auch  für  die
Gleichberechtigung der  Juden ein.  Und auch hier  stiess  er  auf  Widerspruch,
befanden sich in den Reihen seiner Freunde doch ausgesprochene Antisemiten.
Voltaire meinte, „Les Juifs sont un peuple abominable, grossier et barbare.“



(„Die Juden sind ein abscheuliches, rohes und barbarisches Volk.“)

Voltaire  sah  im  Judentum  eine  archaische,  abergläubische  Religion  –  im
Gegensatz zu seinem Ideal  der rationalen,  deistischen Aufklärung.  Auch Jean
Jacques Rousseau hielt  das Judentum für nicht reformierbar,  und lehnte eine
Gleichberechtigung der Juden in der Gesellschaft entschieden ab.

Ihr  grosses  Idol,  Olympe de Gouges (1748–1793)  eine  der  radikalsten und
mutigsten Vordenkerinnen der frühen Frauenrechte in Frankreich – und eine
Schlüsselfigur  der  Französischen  Revolution,  veröffentlichte  1791  die
„Erklärung der Rechte der Frau und Bürgerin“ (Déclaration des droits de la
femme et de la citoyenne).

Olympe  de  Gouges
1748 –  1793,  radikale
Feministin,  wurde
1793  hingerichtet.

Das Ehepaar Condorcet verlangte hingegen 1790 öffentlich die Emanzipation der
Juden in Frankreich: gleiche Rechte, gleiche Pflichten.

Jean-Marie  de  Condorcet  ermunterte  seine  Frau  Sophie  eigene  Schriften  zu
veröffentlichten. Ihre «Lettres sur la sympathie» konnte sie aber erst im Jahr
1798 – und zwar als Anhang zu ihrer französischen Übersetzung von Adam Smiths
The Theory of Moral Sentiments (Théorie des sentiments moraux) veröffentlichen.
Zuvor haben die schrecklichen Ereignisse während der Revolution, die Diktatur
der Jakobiner und die Jahre der Terrorherrschaft, der auch ihr Mann zum Opfer
fiel,  eine  Publikation  verunmöglicht.  Ihr  grosses  Idol,  Olympe  de  Gouges



(1748–1793)  eine  der  radikalsten  und  mutigsten  Vordenkerinnen  der  frühen
Frauenrechte  in  Frankreich  –  und  eine  Schlüsselfigur  der  Französischen
Revolution,  veröffentlichte  1791  die  „Erklärung  der  Rechte  der  Frau  und
Bürgerin“  (Déclaration  des  droits  de  la  femme  et  de  la  citoyenne).

Sie wurde daraufhin wegen antirevolutionärer Agitation angeklagt,  zum Tode
verurteilt und 1793 hingerichtet.

In den «lettres sur la sympathie» erkennen wir deutlich den Einfluss, den Sophie
der Condorcet auf ihren Mann ausübte.  Sie betont immer wieder die Wichtigkeit
der Bildung für alle, also wirklich für alle, also auch für die Mädchen.

Erstes  in  sich  kohärentes
feministisches  Essay

„L’éducation n’enseigne pas la morale par des maximes, mais par l’habitude de
sentir autrui. » („Erziehung lehrt Moral nicht durch Regeln, sondern durch die
Übung, andere zu fühlen.“) . Moral entsteht durch soziales Lernen und Übung im
Mitgefühl, also in der Praxis, nicht mit Lernzielen und Dogmen. Die «Lettres sur
la sympathie» zeigen auch, wie sehr sich Sophie de Condorcet von ihrem Mann
und  ihrem  Vorbild  emanzipiert,  kritisiert  sie  doch  die  blinden  Flecken  der
männlich geprägten Aufklärung. Und sie setzt  sich ebenso kritisch mit  Adam
Smiths Theorie und seiner Vorstellungen eines „impartial spectator“ – also eines
inneren  moralischen  Beobachters  auseinander.  Nach  ihr  gebe  es  keinen
unparteiischen Beobachter. Moralisches Urteilen sei nie neutral, sondern immer
sozial beeinflusst – Smiths Theorie – die sie ansonsten unterstützte – verkenne die
Machtstrukturen.



Sophie de Condorcets 1798 veröffentlichtes Werk kann mit Fug und Recht als
erstes  in  sich  kohärentes  feministisches  Essay,  ein  klassisches
moralphilosophisches  Werk  einer  Frau  in  der  französischen  Aufklärung  mit
systematischem Anspruch betrachtet werden.

Nach dem Tod ihres Mannes im März 1794 ging ihr eigenes Wirken erst richtig
los:  als  Schriftstellerin,  Übersetzerin,  Salonnière und politische Denkerin.  Sie
bewahrte nicht nur das Erbe ihres Mannes – sie führte es weiter, auf ihre Weise:
klug, unabhängig, mutig. Als Sophie im März 1794 vom Tod ihres Mannes erfuhr,
war sie mit ihrer kleinen Tochter Eliza (6 Jahre alt) in Paris. Sie war die Ehefrau
eines  „Verräters“  und  höchst  gefährdet.  Sie  wartete  das  Ende  der
Terrorherrschaft  ab,  was vier  Monate  nach dem Tod ihres  Mannes Tatsache
wurde.  Robespierre  wurde  gestürzt.  Sophie  erwirkte  die  Rückgabe  ihres
Vermögens und kämpfte sofort darum, das Werk ihres Mannes der Öffentlichkeit
zugänglich zu machen. 1795 veröffentlichte sie “Esquisse d’un tableau historique
des progrès de l’esprit humain”. Die Jahre darauf die politischen Schriften, Briefe,
Manuskripte. Sie schrieb teils eigene Vorworte, kommentierte seine Gedanken –
und präsentierte ihn als Märtyrer der Vernunft und Humanität.

Adam Smith wurde von
Sophie  de  Condorcet
übersetzt.

Daraufhin  übersetzte  und  veröffentlichte  sie  Adam Smiths  „Theory  of  Moral
Sentiments“ (1798, die vorher erwähnten „Lettres sur la sympathie“).  Sie blieb
ihr ganzes Leben lang eine überzeugte Republikanerin und eröffnete wieder einen
Diskurssalon.  Dort  fanden  sich  die  wenigen  Überlebenden  der  jakobinischen



Schreckensherrschaft ein, und auch Thomas Jefferson liess es sich nicht nehmen,
von Zeit zu Zeit aus dem fernen Amerika bei ihr aufzutauchen.  Sophie blieb bis
zu ihrem Tod 1822 verwitwet, politisch aktiv und philosophisch interessiert. Ihr
Salon war ein Zentrum der liberalen, antinapoleonischen Opposition – elegant,
aber entschieden republikanisch. Sophie de Condorcet starb am 8. September
1822 in Paris – still, aber hoch angesehen. Sie wurde erst im 20. Jahrhundert
auch dank der feministischen Forschung wiederentdeckt.


