Der Mensch als Symbiose von
Gehirn und Kultur, 4. Teil

Category: Blog,Grenzenlos
geschrieben von Walter Herzog | 1. April

A

Sl

2024

¥

......

Was der Mensch ist, was er kann und was er soll, sind allerdings Fragen, die sich
in ihrem grundsatzlichen Charakter schwer beantworten lassen. Allein schon die
Tatsache, dass uns die verschiedenen Zweige der Wissenschaft Erkenntnisse
liefern, die sich teilweise widersprechen, verunmoglicht es, die Padagogische
Anthropologie als “datenverarbeitende Integrationswissenschaft” zu betreiben,
wie es Heinrich Roth (1966) vorschwebte.


https://condorcet.ch/2024/04/der-mensch-als-symbiose-von-gehirn-und-kultur-4-teil/
https://condorcet.ch/2024/04/der-mensch-als-symbiose-von-gehirn-und-kultur-4-teil/

Emer. Professor Walter
Herzog, Bern

Trotzdem kommt niemand, der in Bildung und Erziehung tatig ist, ohne eine
minimale Vorstellung davon aus, was die ihm anvertrauten Kinder, Jugendlichen
oder Erwachsenen als Menschen auszeichnet. Wie abgedroschen der Begriff auch
immer klingen mag, ohne ein Menschenbild geht es in den padagogischen
Berufen nicht. Wobei ich hinzufugen mochte, dass auch dort, wo dem Menschen
lediglich in wissenschaftlich-analytischer Perspektive begegnet wird,
anthropologische Grundannahmen unverzichtbar sind.

Korperlichkeit und Sozialitat

In meiner Kritik an den Neurowissenschaften habe ich auf die unartikulierten
cartesianischen Pramissen hingewiesen, auf denen viele Studien von
Hirnforscherinnen und Hirnforschern beruhen. Obwohl ein korperliches Organ,
erscheint das Gehirn in der Rolle eines entkorperten Tragers mentaler
Eigenschaften und psychischer Phanomene, die von Descartes einer vom Korper
getrennten geistigen Substanz (res cogitans) zugeschrieben wurden. Wie Thomas
Fuchs (2022) mit fast schon ironischem Unterton anmerkt, “passen die
idealistische Innenwelt des Bewusstseins und die neurobiologische Innenwelt des
Gehirns uberraschend gut zueinander” (S. 235). Fuchs macht sich daher fur eine
verkorperte Anthropologie stark, in deren Licht der Mensch als Lebewesen
erscheint.

In der Tat liegt hier ein Weg, um Descartes’ zweigeteiltes Menschenbild zu
korrigieren. Ohne Einbezug des Korpers in unser Verstandnis des Menschen wird



es nicht gelingen, den “neurowissenschaftlichen Zerebrozentrismus” (S. 249), wie
er von Fuchs (2022) genannt wird, zu uberwinden. Menschen sind als Personen
zu verstehen, die weder als geistlose Korper noch als korperlose Geister adaquat
begriffen werden. Anders als bei Descartes werden damit Leben und Lebendigkeit
zu wesentlichen anthropologischen Kategorien.

Der Einbezug des Korpers genugt aber nicht. Menschen sind auch soziale Wesen.
Sie nutzen ihren Korper, um mit anderen Menschen zu kommunizieren und
gemeinsam nach Losungen fur die Probleme ihrer Lebensfithrung zu suchen. Wolf
Singer (2003) liegt daher falsch, wenn er uns weismachen will, Dialoge wurden
von unseren Gehirnen gefuhrt. Nicht Gehirne, sondern Menschen aus Fleisch und
Blut haben im Verlaufe der Evolutionsgeschichte die Fahigkeit erlangt,
miteinander zu kommunizieren und ihre Gedanken auszutauschen. Die Gehirne
mussten gleichsam aus ihrer korperlichen Isolation befreit werden, damit ihr
kognitives Potential ausgeschopft werden konnte. Dadurch gelang unseren
Vorfahren, die spezifisch kulturelle Lebensform hervorzubringen, die uns als
Menschen auszeichnet.

Der Mensch als hybrides Lebewesen

Fur ein postcartesianisches Menschenbild bildet die von Merlin Donald getroffene
Unterscheidung dreier Reprasentationssysteme eine fruchtbare Basis. Das
mimetische System ist korperlich-motorisch basiert, das narrative verdankt sich
der Lautsprache, und das analytisch-wissenschaftliche setzt die Beherrschung von
Symboltechniken voraus. Die Ubergéange in der Evolution des Menschen, die mit
diesen Reprasentationssystemen verbunden sind, fuhrten zu Verschiebungen im
menschlichen Bewusstsein, aber nicht derart, dass die fruheren Stufen
uberwunden worden waren. Das mimetische, das narrative und das theoretische
Denken bestimmen unser Leben gleichermassen und stehen nicht fur eine
Entwicklungslogik, bei der allein die hochste Stufe den Ton angibt.



</ A

Merlin Donald, Kanada, Neuroanthropologe

Vergleichbar der Evolution der Lebewesen bilden die Reprasentationssysteme
eine Art Stammbaum, von dem altere und jungere Sprosse abzweigen, die einer
eigenen Entwicklungslinie folgen. Wie sich Donald (2012) ausdruckt, tragen wir
“sowohl als Individuen wie als Gesellschaften das ganze evolutionare Erbe der
letzten paar Millionen Jahre in uns” (S. 67 - eigene Ubersetzung). Unser Geist
bildet ein Mosaik von episodischen, mimetischen, narrativen und theoretischen
Kognitionsformen, die je eigene Aufgaben erfullen und nicht durch ihre jungste
Form integriert werden. Als Menschen sind wir Hybridwesen, die den
verschiedenen okologischen Nischen angepasst sind, die wir uns uber die lange
Zeit unserer Evolutionsgeschichte erarbeitet haben.

Kritik der linearen Fortschrittslogik

Kritisiert wird damit das Fortschrittsmodell des menschlichen Geistes, wie es in
verschiedenen Varianten noch immer weit verbreitet ist. Nach wie vor hangen wir
dem Ideal der Perfektionierung des Menschen an, obwohl uns dessen Grenzen
immer deutlicher vor Augen treten. Bildung und Erziehung werden als linearer
Aufbauprozess verstanden, der einer kumulativen Logik folgt, die von einem
ungenugenden Anfangszustand zu einem normativ ausgezeichneten Endzustand
fuhrt. So entwarf beispielsweise Immanuel Kant (1803/1983) eine
Erziehungslehre, der er zumutete, die Menschheit schrittweise zur
Vollkommenheit zu fithren. Ahnlich skizzierte Friedrich Schleiermacher
(1826/2000) eine Padagogik, dank der “alle menschlichen Verhaltnisse von einer
Generation zur anderen fortwahrend sich vervollkommnen” (S. 36). Sobald der



Zustand der Perfektion erreicht ist, bedarf es keiner absichtlichen Erziehung
mehr.

Vergleichbare Fortschrittsideologien wurden in der Soziologie von Herbert
Spencer und Auguste Comte vertreten. Indem sie sich falschlicherweise auf
Darwin beriefen, propagierten sie einen Evolutionismus, der die stete
Vervollkommnung der Menschheit versprach. Die Evolution wurde als
zielgerichtete Aufwartsbewegung missdeutet, wahrend die Vielfalt der lebenden
und ausgestorbenen Lebewesen nichts dergleichen erkennen lasst (vgl. Gould,
1998). Kritisiert wurde der soziologische Evolutionismus unter anderen von Ernst
Cassirer. Wie Donald bestreitet er, dass mit dem Erreichen einer hoheren Stufe
des menschlichen Bewusstseins die fritheren Stufen entbehrlich werden. In etwas
gespreizter Formulierung schreibt er, dass jegliche Gestalt, durch die das
Bewusstsein hindurchgeht, “in irgendeiner Weise auch zu seinem bleibenden und
dauernden Bestand” (Cassirer, 1929/1982, S. 92) gehort. Eine Denkform kann
nicht uberschritten werden, ohne dass sie bewahrt wird, und zwar deshalb, weil
es im menschlichen Geist keine absolute Vergangenheit gibt, “sondern dass er
auch das Vergangene noch in sich befasst und [...] als Gegenwart in sich enthalt”
(ebd.).

Ernst Cassirer, Philosoph

Wenn wir das mythische Bewusstsein als Beispiel nehmen, dann heisst dies, dass
der Untergang der Inhalte des Mythos, d.h. der Erzahlungen vom Ursprung der
Welt und des Menschen, keineswegs auch den Untergang seiner geistigen



Funktion bedeutet. In vielen alltaglichen Angelegenheiten denken auch heutige
Menschen noch genauso mythisch wie ihre urgeschichtlichen Vorfahren. Auch
wenn die Wissenschaft Mythen als irrational und unsinnig darzustellen versucht,
wird es ihr nicht gelingen, die Erfahrung zu tilgen, aus der das mythische Denken
hervorgeht. Mythen mogen ihren objektiven Wert eingebusst haben, “aber ihr
anthropologischer Wert bleibt erhalten” (Cassirer, 1990, S. 124). Gleiches gilt fur
das mimetische Bewusstsein, das seinen Platz und seine Bedeutung in unserem
Leben ebenso wenig verlieren wird wie das narrative Bewusstsein.

Must-have und nice-to-have

Cassirer findet auf dem Hintergrund ganz anderer Uberlegungen zu einer
ahnlichen Kritik am linearen Fortschrittsdenken, wie wir sie bei Merlin Donald
angetroffen haben. Keine der symbolischen Formen, die er untersucht hat, “geht
schlechthin in der anderen auf oder lasst sich aus der anderen ableiten”
(Cassirer, 1923/1985, S. 9). Vielmehr stehen sie als “geistige Grundrichtungen”
(S. 16) ebenburtig nebeneinander und uben als Formen der Welterschliessung
Funktionen aus, die sich nicht aufeinander reduzieren lassen. Wie die drei
Reprasentationssysteme von Donald stehen die symbolischen Formen von
Cassirer nicht wie die Stufen der kognitiven Entwicklung bei Piaget (1974) in
einer hierarchisch-integrativen Beziehung zueinander, sondern bilden
unabhangige Organe des Erkennens von Wirklichkeit mit je eigenem
Entwicklungsverlauf.

Padagogisch ist dies deshalb von Interesse, weil es moglich macht, unser
Menschenbild neu zu orientieren. Als Menschen verfugen wir uber evolutionar
bedingte Reprasentationssysteme, die okologischen Nischen angepasst sind, in
die wir gleichsam naturlicherweise hineineinwachsen. Jedenfalls brauchen Kinder
keine Anleitung, um ihre basalen korperlichen Kompetenzen und ihre
erstsprachliche Kommunikationsfahigkeit auszubilden. Als korperliche und soziale
Wesen sind sie dafur ausgestattet, ein Leben zu fuhren, das keine hohen
Anspruche stellt. Unterweisung und Unterricht sind erst dann notwendig, wenn
ihnen eine Schriftsprache und andere Symboltechniken sowie die Grundlagen der
modernen Wissenschaft beigebracht werden sollen.

Kein anderes Lebewesen ist vergleichbar dem Menschen zur Nachahmung
fahig, kein anderes Lebewesen als der Mensch verfiigt uber eine Lautsprache,
und kein anderes Lebewesen ist in der Lage, symbolische Notationssysteme zu



schaffen.

Die Schule befindet sich im Irrtum, wenn sie glaubt, auf die Leistungen des
mimetischen und des narrativen Reprasentationssystems nicht angewiesen zu
sein oder diese substituieren zu konnen. Da jedes Reprasentationssystem nach
einer eigenen Logik funktioniert, lasst sich keines der beiden ‘naturlichen’
Reprasentationssysteme uberwinden. Eher verhalt es sich umgekehrt. Wahrend
die theoretisch-wissenschaftliche Reprasentationsform unter evolutionarer
Perspektive ein nice-to-have darstellt, da sie im biologischen Sinn nicht
uberlebensnotwendig ist, sind die mimetische und die narrative Form must-haves,
da menschliches Leben ohne sie unmoglich ist. Sie werden daher auch in Zukunft
von Bedeutung sein und aus dem kognitiven Repertoire der Menschen nicht
verschwinden - auch in der Schule nicht.

Das reduzierte Menschenbild der Schule

Alle drei Reprasentationssysteme bilden definierende Kriterien des Menschen.
Kein anderes Lebewesen ist vergleichbar dem Menschen zur Nachahmung fahig,
kein anderes Lebewesen als der Mensch verfiigt uber eine Lautsprache, und kein
anderes Lebewesen ist in der Lage, symbolische Notationssysteme zu schaffen.
Insofern bilden sie Teil der menschlichen ‘Natur’, und die Padagogik ist
angehalten, die drei Reprasentationssysteme in ihr Menschenbild aufzunehmen.



; “a . ;(g Y £, g i o iy ) " -
e e T B e SRS
e N R N PR i L T e R P g Tt e _'
Kein anderes Lebewesen ist vergleichbar dem Menschen zur Nachahmung
fahig.

Damit ergibt sich fur den schulischen Unterricht jedoch ein schwer losbares
Problem, mit dem wir uns im Folgenden etwas ausfuhrlicher beschaftigen wollen.
Der Auftrag der Schule lautet, die nachwachsenden Generationen in die
menschlichen Symbolsysteme einzufuhren, und nicht, ihre naturlicherweise
gegebenen mimetischen und narrativen Kompetenzen zu fordern. Das
Menschenbild der Schule schneidet aus der menschlichen Gesamtnatur ein
Segment heraus - unter weitgehender Vernachlassigung der ubrigen Segmente.

Weil sich die Reprasentationssysteme weder substituieren noch ineinander
ubersetzen lassen, fokussiert die Schule auf jene Reprasentationsform, die zu
erwerben am meisten Schwierigkeiten macht, und das ist das wissenschaftlich-
theoretische System. Damit geraten das mimetische und das narrative
Reprasentationssystem in Gefahr, marginalisiert zu werden und vergessen zu
gehen, was im Hinblick auf ihre Bedeutung fur das schulische Lernen fatale
Konsequenzen haben kann.

Reminiszenz an Schleiermacher

Bildung und Unterricht beruhen im Kern auf der Tradierung und Weitergabe von



Kulturtechniken, die zum Grundbestand einer modernen Gesellschaft gehoren.
Wenn wir uns nochmals an Friedrich Schleiermacher (1826/2000) halten, dann
bezieht die Padagogik ihre Legitimation im Wesentlichen aus dem
Generationenverhaltnis, das sich wegen der Sterblichkeit des Menschen
permanent erneuern muss. In das Gebiet einer padagogischen Theorie fallt daher
gemass Schleiermacher alles, was auf der “Grundlage des Verhaltnisses der
alteren zur jungeren Generation [...] der einen in Beziehung auf die andere
obliegt” (S. 9).

Das mimetische und das narrative Reprdsentationssystem geraten in Gefahr,
marginalisiert zu werden und vergessen zu gehen, was im Hinblick auf ihre
Bedeutung fur das schulische Lernen fatale Konsequenzen haben kann.

In der Familie ist kaum kontrovers, was der einen gegenuber der anderen
Generation obliegt, da Eltern ihrer Aufgabe in der Regel ohne theoretische
Anleitung nachkommen. In der offentlichen Erziehung, um die es Schleiermacher
primar geht, ist eine Theorie dagegen unabdingbar. Diese muss festlegen, was
durch die Erziehung erreicht werden soll, namlich die Miindigkeit der
nachwachsenden Generation. Mundigkeit ist fur Schleiermacher erreicht, wenn
die jungere Generation zur alteren aufgeschlossen hat und sich am Projekt der
«Entwicklung des Menschengeschlechts» (S. 12) beteiligen kann.

Die Erziehung muss daher so eingerichtet werden, “dass die Jugend tuchtig
werde einzutreten in das, was sie vorfindet, aber auch tuchtig in die sich
darbietenden Verbesserungen mit Kraft einzugehen” (S. 34). Solange der Status
quo noch nicht die angestrebte Perfektion erreicht hat, bleibt die Erziehung in
das Streben nach menschlicher Vollkommenheit eingebunden. Zielgebend fur die
padagogischen Leistungen der Schule ist daher die Zukunft der Schulerinnen und
Schuler. Wie sich Schleiermacher ausdrickt, liegt es in der “Natur der
padagogischen Einwirkung, auf die Zukunft gerichtet zu sein” (S. 53).

Drei Probleme des schulischen Unterrichts

Egal ob wir Schleiermachers Utopie der Perfektionierung der Menschheit teilen
oder nicht, aus der Tatsache der Zukunftsgerichtetheit der Erziehung ergeben
sich sowohl ein moralisches wie auch ein motivationales und ein kognitives



Problem. Insofern der Wert von Erziehung und Unterricht in der Zukunft der
Schulerinnen und Schiuler liegt, wird in jedem padagogischen Moment ein Stuck
Gegenwart geopfert. “Jede padagogische Einwirkung stellt sich dar als
Aufopferung eines bestimmten Momentes fur einen kunftigen” (S. 51), wie sich
Schleiermacher (1826/2000) ausdruckt. Moralisch rechtfertigen lasst sich diese
Einschrankung nur unter der Annahme, dass die Schiilerinnen und Schiiler spater
einsehen werden, dass ihnen das Opfer zu Recht abverlangt wurde und sie den
Verlust an Lebenszeit ruckwirkend billigen.

FRIFIDRICE SCHILEINZRMACEIER.

Friedrich Schleiermacher, Theologe und Philosoph

Motivational stellt sich die Problematik anders dar, denn eine Verschiebung in die
Zukunft ist hier nicht moglich. Lernen findet immer in der Gegenwart statt.
Motiviert mussen die Schulerinnen und Schiiller im Hier und Jetzt sein, anders
lassen sie sich nicht unterrichten. Schleiermacher glaubte, auch fur dieses



Problem eine Losung gefunden zu haben, die darin besteht, anfanglich dem
Spielen, das ihm «die absolute Negation der Zukunft» (Schleiermacher,
1813-14/2000, S. 202) bedeutete, mehr Raum zu geben als dem Lernen. Mit
wachsender Einsicht der Schulerinnen und Schuler in die Notwendigkeit des
Lernens soll das Ungleichgewicht dann in die Gegenrichtung verschoben werden.

Uberzeugen konnte dieser Vorschlag nur, wenn die Inhalte des Lernens fiir die
Lernmotivation ohne Bedeutung waren. Dem ist aber nicht so, weshalb wir auch
mit einem kognitiven Problem konfrontiert sind. Dieses besteht darin, dass die
Reprasentationssysteme in okologische Nischen eingebunden sind, die sich
wesentlich voneinander unterscheiden. Das Lernen nimmt damit in Abhangigkeit
von den Reprasentationssystemen eine andere Gestalt an. Mimetisch lernen wir
anders als narrativ und narrativ anders als theoretisch. Dabei fallt es in der Regel
leicht, sich mimetisch und narrativ reprasentiertes Wissen anzueignen, wahrend
es mit Anstrengung verbunden ist, symbolisch bzw. theoretisch reprasentiertes
Wissen zu erwerben.

Biologisch primare und biologisch sekundare Fahigkeiten

Dazu passt die Unterscheidung zwischen biologisch primaren und biologisch
sekundaren Fahigkeiten, wie sie der Evolutionspsychologe David Geary (1995)
vorgeschlagen hat. Biologisch primare Fahigkeiten werden leicht gelernt,
biologisch sekundare nur mit Aufwand. Ein triviales Beispiel geben die
Lautsprache (biologisch primare Fahigkeit) und die Schriftsprache (biologisch
sekundare Fahigkeit). Vergleichbar der Sprache gibt es auch mathematische
Kompetenzen, die relativ leicht gelernt werden, wie Elemente der euklidischen
Geometrie, Klassifikation und Reihenbildung sowie elementare arithmetische
Operationen wie Addition und Subtraktion, und Kompetenzen, deren Erwerb
deutlich anspruchsvoller ist.

Der Erwerb von Fahigkeiten, die an die Beherrschung von Symboltechniken
gebunden sind (Formeln, Algorithmen, Kennzahlen, Regeln, Karten, Musiknoten
etc.), ist generell aufwendig und auf Seiten der Lernenden anfallig fur
Fehlleistungen aller Art. Das hat nicht nur damit zu tun, dass das schulische
Lernen aufgrund des Inhaltsbezugs der Unterrichtsfacher unterschiedliche
Interessen anspricht, sondern auch damit, dass die Inhalte wissenschaftsbasiert
bzw. wissenschaftsorientiert sind und damit fast ausnahmslos im Gegensatz zum
intuitiven Wissen stehen, uber das die Schulerinnen und Schuler in einem Fach



verfugen.

e

S S

./’ ‘ ; A
,/’)4) TANBAY; |
SN TAYE Sy VAR
st
W,

Ml il
N i

A o
SRR \p

.

“’Wﬁ*«'
iy

| ;‘., ‘\ 1
é}&“@ b

5
NN
L \\‘Aa@{é\%}' :

‘i%‘i\\\ )ﬁ
/\

7 INAX —
SRS

Da die menschlichen Reprasentationsformen nicht einer Entwicklungslogik
folgen, das wissenschaftliche Denken also nicht auf dem mimetischen und
narrativen Denken aufbaut, konnen die Lehrpersonen nur bedingt am
lebensweltlichen Wissen der Schulerinnen und Schuler anknupfen oder den
Unterricht an Naturphanomenen orientiert gestalten. Bei allen Empfehlungen,
dies aus motivationalen Grunden trotzdem zu tun, mussen sie darauf achten, nicht
gegen die eigenen Ziele zu handeln. Wie der franzosische Philosoph Gaston
Bachelard (1938/2016), der uber langere Zeit als Gymnasiallehrer tatig war,
uberzeugend darlegt, kann ein anschaulicher Unterricht zum Lernhindernis
werden, da er den Schulerinnen und Schiulern geradezu verunmoglicht, die
Fachinhalte richtig zu verstehen. Die “Bildung des wissenschaftlichen Geistes» -
so der Titel des Buches von Bachelard - muss sich von der intuitiven
Alltagserfahrung der Schulerinnen und Schiller absetzen; sie muss «mit einer
intellektuellen und affektiven Katharsis beginnen” (S. 53).

Kritik der didaktischen Aufbaumetaphorik

Das tont ungewohnt, deckt sich aber mit dem Menschenbild, das wir aufgrund der
Analyse der Anthropogenese durch Merlin Donald gewonnen haben. Wenn wir



Donald folgen, dann gibt es keinen linearen Weg von der Mimesis zu den
Symboltechniken. Insofern das menschliche Bewusstsein “Spuren von samtlichen
Stufen der kulturellen Evolution in sich (tragt)” (Donald, 2008, S. 305), wird die
mimetische Vernunft durch die narrative Vernunft genauso wenig abgelost, wie
die narrative Vernunft durch die wissenschaftliche Vernunft uberwunden wird.
Der Unterricht kann das mimetische und narrative Wissen der Schulerinnen und
Schuler nicht als Sprungbrett nutzen, um sie in die Sphare des wissenschaftlichen
Denkens zu katapultieren. Die Aufbaumetaphorik, wie sie fast allen Lehrplanen
zugrunde liegt, so auch dem Lehrplan 21, ist schlicht fehlkonzipiert. Was im
Unterricht erreicht werden soll, liegt nicht auf einer Linie mit dem, was es zu
uberwinden gilt.

Gaston Bachelard, franzosischer Philosoph

Dass es nicht gelingt, Wissen und Kompetenzen in diesem Sinne aufzubauen,
zeigen die Fehlauffassungen, die sich bei Schiulerinnen und Schiulern finden.
Fehlauffassungen sind das Ergebnis eines inadaquaten Denkstils, der sich bei
Stoffen bemerkbar macht, deren Vermittlung analytisch-wissenschaftliches



Wissen voraussetzt. Wahrend es leichtfallt, durch Beobachtung eines Vorbildes
eine Fertigkeit zu erlangen oder mit einer Erzahlung auf Gehor zu stossen, weil
Menschen naturlicherweise zur Nachahmung disponiert und fur Geschichten
empfanglich sind, fallt es schwer, Schillerinnen und Schiller fiir Uberlegungen
theoretischer Natur zu begeistern, weil ihnen dafur das naturliche
Empfangsorgan fehlt.

Bei aller didaktisch verbrieften Aufbaulogik mussen Lehrerinnen und Lehrer
damit rechnen, dass es ihnen nicht gelingt, Fachinhalte verstandlich zu
vermitteln, weil das mimetische und narrative Denken der Schulerinnen und
Schuler den Lernprozess sabotiert. Ich mochte dies an einigen Beispielen
illustrieren.

Von Aristoteles zu Galilei

Als erstes Beispiel wahle ich den Physikunterricht. Unser intuitives Verstandnis
physikalischer Vorgange liegt nahe bei der Physik von Aristoteles, die aufgrund
ihrer geringen Distanz zur Alltagserfahrung ein anschauliches Bild der
Wirklichkeit vermittelt. Das zeigt etwa der Begriff der Bewegung, der von
Aristoteles im Hinblick auf das Ende einer Bewegung, namlich den Zustand der
Ruhe, definiert wird. Die Physik von Galilei und Newton abstrahiert dagegen von
unserer Alltagserfahrung und konzipiert die materielle Wirklichkeit auf eine
Weise, wie wir sie anschaulich gerade nicht erfahren. Im Falle der Bewegung
heisst dies, dass der Zustand der Bewegung dem Zustand der Ruhe fur
gleichwertig erachtet wird, eine Bewegung von sich aus daher nicht zur Ruhe
gelangt (Tragheitsgesetz).

Unser lebensweltlicher Alltag bildet eine okologische Nische, in die die
aristotelische Physik bestens eingepasst ist, so dass fur Schulerinnen und Schuler
spontanerweise wenig Anlass besteht, sich auf eine physikalische Theorie
einzulassen, fur die sie intuitiv keine Bestatigung finden. Wie sich Howard
Gardner (1993) ausdruckt, haben wir in der Alltagserfahrung “kaum Gelegenbheit,
Bekanntschaft mit der Welt zu machen, wie Newton sie beschrieben hat” (S. 286).
Die Folge ist, dass es Lehrkrafte nicht nur schwer haben, die Grundlagen der
modernen Physik verstandlich zu vermitteln, sondern Schulerinnen und Schuler
auch dann noch an aristotelischen Fehlauffassungen festhalten, wenn sie die
newtonschen Bewegungsgesetze eigentlich begriffen haben.



Von der Genesis zu Darwin

Mein zweites Beispiel stammt aus dem Biologieunterricht und betrifft die
Evolutionstheorie. Auch Charles Darwin hat unsere Alltagsintuitionen grundlich
entkraftet. Denn die Entstehung der Arten lasst sich nicht narrativ als
Schopfungsgeschichte erzahlen, da sie rein mechanischen Prinzipien gehorcht,
namlich dem Zusammenspiel von Zufall (Variation) und Notwendigkeit
(Selektion), um die Formel von Jacques Monod (1971) aufzugreifen.

Doch Schulerinnen und Schiler begreifen nur schwer, dass der Evolution keine
Absicht zugrunde liegt und der Transformation der Lebensformen kein Plan
vorausgeht. Intuitiv liegt die Annahme naher, dass die Fische willentlich das
Wasser verliessen, als sie zu Landlebewesen wurden, als davon auszugehen, beim
Landgang handle es sich um die absichtslose Anpassung einer aquatischen
Lebensform an veranderte Umweltbedingungen. Der zufallige Prozess der
Evolution widerspricht der lebensweltlichen Erfahrung, wonach Veranderungen
zielgerichtet sind und vorsatzlich ausgelost werden.



Naturwissenschaftler Charles Darwin, Begrunder der
Evolutionstheorie

Auch die Idee der Abstammung ist nicht leicht zu verstehen. Neue Arten
entstehen nicht sprunghaft, sondern graduell, womit unser Alltagsverstandnis von
Lebewesen als Einheiten mit homogenen oder typischen Merkmalen unterlaufen
wird. Arten bilden keine stabilen Grossen, sondern momenthafte Anhaufungen
von Varietaten, die sich in einem standigen Wandlungsprozess befinden. Wie sich
Ernst Mayr (1994) ausdruckt, ersetzte Darwin “typologisches Denken durch
Populationsdenken” (S. 204). Er nennt dies sogar das Wichtigste an der
darwinschen Revolution. Da sich nicht nur die Lebewesen standig verandern,
sondern auch ihre Umwelten permanent in Veranderung begriffen sind, gibt es in
der Evolutionsbiologie keine naturlichen Kategorien. Dies zu begreifen, macht
Schulerinnen und Schulern, aber selbst ihren Lehrkraften oft grosse
Schwierigkeiten (vgl. Shtulman, 2006).



Mathematikunterricht

Mein drittes Beispiel entstammt dem Mathematikunterricht. Die
Fehlauffassungen liegen hier etwas anders als im Physik- und Biologieunterricht.
Als problematisch erweist sich insbesondere der Ubergang von anschaulichen
mathematischen Aufgaben zu abstrakten und formalisierten Problemstellungen.
Wie wir gesehen haben, werden gewisse mathematische Fahigkeiten intuitiv
beherrscht, wie Elemente der euklidischen Geometrie oder einfache Additionen
und Subtraktionen, wahrend uns andere intuitiv unzuganglich sind und nur unter
Anstrengung erworben werden.

Der Schritt zur Losung mathematischer Aufgaben, die an die Beherrschung von
Symboltechniken (Formeln, Gleichungen, Algorithmen etc.) gebunden sind, fallt
vielen Schulerinnen und Schulern nicht nur schwer, sondern kann auch
Fehluberlegungen aller Art auslosen. Vor allem die Umsetzung von verbal
formulierten Problemstellungen («eingekleidete Aufgaben») in mathematische
Modelle stellt hohe Anspruche und lasst nicht wenige Schulerinnen und Schuler
in eine fiktive Zahlenwelt abdriften, in der sie jeden Bezug zur realen Welt
verlieren. Gerechnet wird, was sich rechnen lasst, egal ob das Ergebnis Sinn
macht oder nicht.

Die Losung einer mathematischen Aufgabe kann sich als richtig erweisen,
obwohl ein falscher Losungsweg gewahlt wurde. Die Lehrperson kann daher
den Eindruck gewinnen, ein Schiuler oder eine Schulerin habe verstanden,
wdahrend sie in Wahrheit nichts verstanden haben.

Fehlauffassungen im Mathematikunterricht sind fur Lehrpersonen oft schwer zu
erkennen, wie Pearla Nesher (1987) in einer Studie bei israelischen Schulerinnen
und Schulern nachweist. Der Grund liegt hauptsachlich darin, dass
Fehluberlegungen in der Mathematik nicht in jedem Fall zu falschen Losungen
fuhren. Die Losung einer mathematischen Aufgabe kann sich als richtig erweisen,
obwohl ein falscher Losungsweg gewahlt wurde. Die Lehrperson kann daher den
Eindruck gewinnen, ein Schuler oder eine Schulerin habe verstanden, wahrend
sie in Wahrheit nichts verstanden haben. Solche kaum vermeidbaren
Fehldiagnosen konnen bei Schulerinnen und Schulern zur Kumulation von
Verstandnisproblemen fuhren, was erklart, weshalb die Gefahr, dass



Schulerinnen und Schuler ‘abhangen’, im Mathematikunterricht besonders gross
ist.

Hochsprache ist nicht gleich Schriftsprache

Es ware falsch anzunehmen, das Lernen von Schulerinnen und Schulern wurde
nur in den naturwissenschaftlichen Fachern und in der Mathematik durch
Fehlauffassungen oder Fehluberlegungen behindert. Ich mochte aber nicht auf
weitere Facher eingehen, sondern als viertes Beispiel ein Problem aufgreifen, das
sich in allen Unterrichtsfachern stellt, namlich das Verhaltnis von Laut- und
Schriftsprache.

Als mundliche Form der Kommunikation dient an Deutschschweizer Schulen in
der Regel die deutsche Standardsprache, die oft auch «Hochdeutsch» genannt
wird. Diese unterscheidet sich von der Alltagssprache, wie sie in den
verschiedenen Deutschschweizer Kantonen gesprochen wird (Schweizerdeutsch).
Nicht selten ergibt sich daraus das Missverstandnis, die (gesprochene)
Standardsprache entspreche der ‘hochdeutschen’ Schriftsprache, da es zu den
schweizerdeutschen Dialekten keine standardisierte Schriftsprache gibt. Dem
Missverstandnis wird Vorschub geleistet, wenn als Synonym fur die
(gesprochene) deutsche Standardsprache der Ausdruck “Schriftdeutsch”
verwendet wird.

Das ist deshalb falsch, weil keine gesprochene Sprache mit ihrer schriftlichen
Form gleichgesetzt werden kann. Eine Schriftsprache ist niemals lediglich die
Notationsform der ihr zugehorigen Lautsprache. Wie schon Lev Vygotskij
(1934/2017) wusste, unterscheidet sich das schriftliche Sprechen “in Struktur und
Funktionsweise vom mundlichen Sprechen nicht weniger [...] als das innere
Sprechen vom ausseren” (S. 314). Die Schriftsprache ist eine abstrakte Sprache,
die strenggenommen “nur gedacht und nicht ausgesprochen wird” (ebd.). Sie ist
zudem eine Sprache ohne direkten Gesprachspartner, was fur die Kommunikation
im Unterricht, der eine ausgesprochen soziale Situation darstellt, hochst
eigenartig ware. Die lange Zeit, die es brauchte, bis sich die Logik der
Schriftsprache in der europaischen Kulturentwicklung durchsetzen konnte, zeigt
eindringlich, dass die Schriftsprache nicht nur eine andere Funktion erfullt als die
Lautsprache, sondern auch mit einem anderen Weltbild verbunden ist.



Lev Vygotskij, Psychologie und
Linguist

Das heisst, dass an unseren Schulen zwei Formen von “Hochdeutsch” verwendet
werden: eine mundliche und eine schriftliche, die sich in keiner Weise zu decken
brauchen, sich aber unter Umstanden decken konnen. Zweifellos besteht die
Moglichkeit, dass eine Lehrperson <spricht wie gedruckt>, der Normalfall ist dies
aber nicht. Es ware auch unklug, in der Face-to- face-Situation des Unterrichts
das Mehr an kommunikativen Moglichkeiten, das die gesprochene Sprache im
Vergleich zur geschriebenen Sprache bietet, nicht zu nutzen.

Lesen und Schreiben

Allerdings kann Schriftkompetenz durchaus auch mundlich eingeubt werden,
beispielsweise in einem Referat, das aufgrund seines monologischen Charakters
naher bei einem Aufsatz als bei einem Gesprach liegt. Von der Rhetorik wissen
wir, dass ihre Grundlagen erst ausgearbeitet wurden, nachdem der Schritt von
der miindlichen zur schriftlichen Sprachkultur bereits vollzogen war. Ahnlich wie
die Logik als “Kunst des Denkens” ist die Rhetorik als “Kunst der Rede”
paradoxerweise “ein Produkt des Schreibens” (Ong, 1987, S. 119). Sie kann
insbesondere in Bezug auf den Aufbau einer Argumentation und die Gliederung
eines Gedankenganges vom schriftlichen Sprachvermogen wesentlich profitieren.

Miissen beim Schreiben samtliche Informationen, die fiir das Verstehen eines
Textes erforderlich sind, in den Text aufgenommen werden, muss umgekehrt



beim Lesen davon ausgegangen werden konnen, dass samtliche Informationen,
die fur das Verstehen des Textes benotigt werden, in ihm enthalten sind.

Das aber heisst umso mehr, dass die schriftliche Sprache im schulischen
Unterricht Probleme verursachen kann, die die gesprochene Sprache - egal ob
Schweizerdeutsch oder “Hochdeutsch” - nicht kennt, da sich das Schreiben vom
Reden in wesentlicher Hinsicht unterscheidet. Texte bilden geschlossene
Sinnbezirke, die verstandlich sein mussen, ohne dass - wie im Falle der
Unterrichtssprache - kontextuelle Informationen beigezogen werden, um
allfallige Unklarheiten auszuraumen.

Das gilt auch fur das Lesen. Mussen beim Schreiben samtliche Informationen, die
fur das Verstehen eines Textes erforderlich sind, in den Text aufgenommen
werden, muss umgekehrt beim Lesen davon ausgegangen werden konnen, dass
samtliche Informationen, die fur das Verstehen des Textes benotigt werden, in
ihm enthalten sind. Fur Schulerinnen und Schuler heisst dies, dass sie die
Vorinformationen, die sie uber den Inhalt eines Textes haben, mit dem sie im
Unterricht konfrontiert werden (wie z.B. bei einer “eingekleideten”
Mathematikaufgabe), suspendieren mussen. Zumindest mussen sie im Verlaufe
der Textlekture minutios uberprufen, ob ihr Vorverstandnis des Textinhalts
richtig oder falsch war.

Je nachdem wie eng der Alltagsbezug eines Faches ist, ergeben sich daraus
kleinere oder grossere Verstandnisprobleme. Wenn der “naturliche Mensch”, wie
Eric Havelock (1991) meint, “weder ein Schreiber noch ein Leser ist, sondern ein
Sprecher und ein Horer” (S. 20 - eigene Ubersetzung), dann darf eine Lehrperson
zu keinem Zeitpunkt davon ausgehen, dass die Schulerinnen und Schuler die
geschriebene Form der deutschen Sprache vollig beherrschen, egal ob im
Unterricht “Hochdeutsch” gesprochen wird oder nicht.

Schnelles und langsames Denken

Fehlauffassungen und Fehluberlegungen sind kein Privileg von Kindern und
Jugendlichen, wie die Studien zeigen, die Daniel Kahneman (2012) in seinem
Bestseller Schnelles Denken, langsames Denken zusammengefasst hat.
Vergleichbar der Unterscheidung von David Geary (1995) in biologisch primare



und biologisch sekundare Fahigkeiten postuliert Kahneman zwei
Kognitionssysteme. Das eine, langsame System 1 funktioniert aufgrund seiner
evolutionaren Vergangenheit auf einer intuitiven Basis und ermoglicht schnelle
Entscheidungen, die sich jedoch als falsch herausstellen konnen. Das andere,
langsame System 2 ist kulturell bedingt und ermoglicht eine rationale
Urteilsbildung. Es erfordert aber nicht nur viel Aufmerksamkeit, Konzentration
und Anstrengung, sondern auch ein hohes Mass an Selbstkontrolle. Kahneman
zeigt an vielen Beispielen, wie Menschen, die einer Aufgabe gegenuberstehen, zu
deren Losung sie eigentlich System 2 aktivieren missten, versuchen, mit Hilfe
von System 1 eine Losung zu finden, mit dem Ergebnis, dass sie bei der
Problemlosung scheitern.

Daniel Kahneman, Psychologe und
Hochschullehrer

Die Fehlnutzung unserer kognitiven Ressourcen ist besonders fatal angesichts der
Tatsache, dass System 1 “nicht abgeschaltet werden kann” (Kahneman, 2012, S.
38). Bei aller Distanz, die wir uns selbst gegenuber einzunehmen vermogen,
konnen wir unsere evolutionare Vergangenheit nicht von uns abschutteln. In die
Sprache von Merlin Donald ubersetzt, heisst dies, dass wir unser mimetisches



und unser narratives Denken zu keinem Zeitpunkt ausser Betrieb setzen konnen.
In jeder Situation steht uns die Option offen, auf eine rationale Problemanalyse zu
verzichten und stattdessen ein vorschnelles Urteil zu fallen.

System 1 lasst sich aber nicht nur nicht abschalten, es scheint auch unbelehrbar
zu sein. Obwohl er sich in vielen Studien eingehend mit dem Thema befasst habe,
schreibt Kahneman, sei sein eigenes intuitives Denken noch genauso anfallig fur
Selbstuberschatzung, Fehlprognosen und Planungsfehler wie zuvor. “Nur meine
Fahigkeit, Situationen zu erkennen, in denen Fehler wahrscheinlich sind, hat sich
verbessert” (S. 516). Wenn selbst ein Nobelpreistrager (Kahnemann erhielt 2002
den Nobelpreis fur Wirtschaftswissenschaften) eingesteht, vor Fehlauffassungen
nicht gefeit zu sein, dann durfen wir getrost annehmen, dass es nicht einfach ein
Versagen der Schule ist, wenn es Lehrerinnen und Lehrern nur schwer gelingt,
Kindern und Jugendlichen ein Denken beizubringen, uber das sie
naturlicherweise nicht verfugen.

Der Kompromiss der korrekten Antwort

Wie der Literaturwissenschaftler Bryan Boyd (2018) ausfiihrt, leben wir in einer
wissenschaftsdominierten okologischen Nische, die unser Leben tiefgreifend
verandert hat, aber unser Bewusstsein lasst sich dieser Nische nur muhsam
anpassen. “Wir sind noch keine Spezies, die der Wissenschaft verfallen ware” (S.
12 - eigene Ubersetzung). Nur uber den beschwerlichen Weg des schulischen
Unterrichts ist das wissenschaftliche Welthild uberhaupt tradierbar. Dabei muss
sich das Wissen der Unterrichtsfacher gegen Wissensformen durchsetzen, an
denen die Kinder hartnackig festhalten, weil sie spontanerweise uber sie
verfugen.

Auf keinen Fall ist es hinreichend, den Schulerinnen und Schtilern zu sagen,
wie es wirklich ist. Vielmehr muss ihnen geschildert werden, weshalb ihre
intuitive Physik oder Biologie falsch und die wissenschaftliche richtig ist.

Wie Merlin Donald (2008) ausfuhrt, gewinnen theoretische Systeme dann Einfluss
auf eine Kultur, “wenn es ihnen gelingt, an den richtigen Stellen des kognitiv-
kulturellen Gefuges anzusetzen und die direkte Kontrolle uber die episodische,
mimetische und narrative Kognitionsebene zu erlangen” (S. 308). Padagogisch



interpretiert heisst dies, dass der schulische Unterricht das intuitive Wissen, das
die Schulerinnen und Schuler aufgrund ihrer mimetisch und narrativ codierten
Erfahrungen in den Unterricht mitbringen, ernst nehmen muss, wenn er sein Ziel
erreichen will. Auf keinen Fall ist es hinreichend, den Schulerinnen und Schulern
zu sagen, wie es wirklich ist. Vielmehr muss ihnen geschildert werden, weshalb
ihre intuitive Physik oder Biologie falsch und die wissenschaftliche richtig ist.
Lauren Resnicks (1996) Feststellung, dass wir “noch keine sehr guten
Moglichkeiten gefunden haben, wie dies zu leisten ist” (S. 50 - eigene
I"Jbersetzung), trifft leider auch heute noch zu.

Was den Schilerinnen und Schilern in die Quere kommt, ist nicht ihr fehlendes
Interesse am Schulstoff oder ihre mangelnde Lernbereitschaft, sondern ihr
ausserschulisch erworbenes Wissen, von dem kein direkter Weg zum
wissenschaftlichen Wissen fuhrt, das im Unterricht vermittelt wird. Weil es
padagogisch und didaktisch schwerfallt, das mimetische und narrative Denken
der Schulerinnen und Schiiler aus seiner lebensweltlichen Nische herauszulosen,
bleibt es oft bis zum Ende der Schulzeit erhalten. Selbst bei Studierenden lassen
sich physikalische und biologische Fehlauffassungen noch leicht nachweisen (vgl.
Shtulman & Valcarcel, 2012).

Wie Howard Gardner und Veronica Boix-Mansilla (1994) beklagen, dominiert an
unseren Schulen ein ritualisiertes Auswendiglernen und kopfloses Abfragen des
Gelernten, statt dass Fehlauffassungen ausgeraumt und die Schulerinnen und
Schuler zu echtem Verstehen gefuhrt wurden. Eingegangen wird der
“Kompromiss der korrekten Antwort”, wie er von Howard Gardner (1993)
genannt wird, der darin besteht, dass man bereits zufrieden ist, wenn die
Schulerinnen und Schuler den Eindruck erwecken, verstanden zu haben, ohne
dass nachgepruft wird, ob sie auch wirklich verstanden haben.

Pluralitat der Wissensformen

Auf dem Hintergrund unserer Darstellung der Evolutionsgeschichte des
Menschen bestatigen die referierten Studien zu Fehlauffassungen und
Fehluberlegungen bei Schulerinnen und Schulern, dass die lineare
Fortschrittslogik, die unseren Lehrplanen zugrunde liegt, das schulische Lernen
unzulanglich zur Darstellung bringt. Das Lernen in den Unterrichtsfachern ist
nicht einem kontinuierlich aufsteigenden Stufengang vergleichbar, sondern
entspricht weit eher einem sich verzweigenden Rhizom, dessen Wachstum nur



schwer kontrollierbar ist. Gerade wenn dem wissenschaftlichen Wissen zum
Durchbruch verholfen werden soll, darf das intuitive Wissen, das sich die
Schulerinnen und Schuler mimetisch und narrativ angeeignet haben, nicht
ignoriert werden. Alltagsphysikalische und alltagsbiologische Auffassungen, die
dem Wissensstand von Physik und Biologie widersprechen, finden sich selbst bei
naturwissenschaftlichen Expertinnen und Experten (vgl. Goldberg & Thompson-
Schill, 2009; Shtulman & Harrington, 2015), die sich allerdings bewusst sind,
wann sie welche Art von Wissen nutzen.

Eingegangen wird der “Kompromiss der korrekten Antwort”, wie er von
Howard Gardner (1993) genannt wird, der darin besteht, dass man bereits
zufrieden ist, wenn die Schiilerinnen und Schuler den Eindruck erwecken,
verstanden zu haben, ohne dass nachgeprift wird, ob sie auch wirklich
verstanden haben.

Es sollte nicht Ziel des Unterrichts sein, die evolutionsgeschichtlich bedingten
Uberzeugungen der Schiilerinnen und Schiiler zu ersetzen, jedoch sollten sie auf
ihre alltagspraktische Tauglichkeit zurtiickgebunden werden. Im Alltag richten wir
wenig Schaden an, wenn wir von der auf- und untergehenden Sonne sprechen,
falschlicherweise unterstellend, dass die Sonne um die Erde kreist. Auch wenn
von kalten und warmen Temperaturen die Rede ist, wie selbst in den
Wetterprognosen des Schweizer Fernsehens, mag dies im Kontext alltaglicher
Interaktionen kein Problem darstellen, obwohl dabei straflich missachtet wird,
dass Warme und Temperatur physikalisch gesehen zwei ganzlich verschiedene
Konzepte bilden. Der schulische Unterricht muss solche intuitiven
Fehlauffassungen korrigieren, aber nicht, um sie auszuloschen, sondern in der
Absicht, den Schulerinnen und Schulern das relative Recht verschiedener
Reprasentations- und Wissensformen aufzuzeigen (vgl. Shtulman & Lombrozo,
2016).



Das setzt allerdings voraus, dass wir bereit sind, Wissen nicht nur unter dem
Aspekt seiner Wahrheit zu beurteilen, sondern auch hinsichtlich seiner
Nutzlichkeit, seiner Reprasentationsform, seiner Herkunft, seiner Verfugbarkeit
sowie allfalliger weiterer Kriterien. Die Pluralitat menschlicher Lebensformen
geht mit einer Vielzahl von Wissensformen einher, die von der Schule nicht
ignoriert werden darf. Allerdings sind wir noch nicht so weit, uber eine
Differenzierung des Wissens und der Wissensformen zu verfugen, die sich
didaktisch umsetzen liesse. Das sollte Lehrerinnen und Lehrer aber nicht davon
abhalten, der Vielfalt und Heterogenitat menschlicher Wissensformen mehr
Aufmerksamkeit zu schenken. Das Unterrichten wird damit zwar nicht einfacher,
aber vielleicht erfolgreicher.

Ruckblick

Wenn ich zum Schluss nochmals einen Blick auf das Problem der Uberbriickung
des Grabens zwischen der sinnfreien Wirklichkeit des Gehirns und der sinnhaften
Wirklichkeit von Erziehung und Unterricht werfe, dem sich dieser Beitrag
letztlich verdankt, dann glaube ich nicht, dass ich es gelost habe, aber es scheint
mir, dass ich es auf eine Art neu formuliert habe, die eine Losung
wahrscheinlicher macht. Dabei spielt die Kritik an Descartes und dem
unartikulierten Cartesianismus gewisser Vertreterinnen und Vertreter der
Neurowissenschaften eine wichtige Rolle. Indem Descartes’ Zweiteilung der Welt
in Korper und Geist durch die Zweiteilung von Gehirn und Geist einfach ersetzt



wird, ergibt sich kein Ansatz fiir ein neues Menschenbild. Vielmehr bleiben wir in
Denkkategorien gefangen, die es verunmoglichen, die Dimension von geteiltem
Sinn und kongruenter Bedeutung zu erschliessen.

Nur eine Neurowissenschaft, die bereit ist, die soziale Natur des Menschen
anzuerkennen, ist in der Lage, den Graben zwischen sinnfreier und sinnhafter
Wirklichkeit zu uberbricken. Damit ist jede Art von Reduktionismus
psychischer und geistiger Phanomene auf Hirnstrukturen und Hirnprozesse
pddagogisch verfehlt.

Insofern das Gehirn sein Potenzial ausserhalb von Kultur und Gesellschaft nicht
entfalten kann, fuhrt kein direkter Weg vom Gehirn zum menschlichen Geist. Nur
eine Neurowissenschaft, die bereit ist, die soziale Natur des Menschen
anzuerkennen, ist in der Lage, den Graben zwischen sinnfreier und sinnhafter
Wirklichkeit zu uberbriucken. Damit ist jede Art von Reduktionismus psychischer
und geistiger Phanomene auf Hirnstrukturen und Hirnprozesse padagogisch
verfehlt. Es genugt nicht, die neuronalen Grundlagen formaler Lernprozesse zu
untersuchen und daraus abzuleiten, wie richtig zu lehren ware, namlich
“hirngerecht”. Beim schulischen Lernen ist nicht das Lernen per se der kritische
Faktor, sondern dessen intentionale Ausrichtung an fachlichen Inhalten. Diese
sind uns aber nur zuganglich, wenn wir den Menschen als ein Lebewesen
verstehen, das im Verlaufe seiner Evolutionsgeschichte die Kultur zum Merkmal
seiner Natur gemacht hat.

So kritisch wir der Neuropadagogik und den padagogisierenden
Hirnforscherinnen und Hirnforschern begegnen sollten, so wenig besteht jedoch
Anlass, die Neurowissenschaften per se zu diskreditieren. Anders als die
Neuropadagoginnen und Neuropadagogen, die sich der Problematik der
Ubertragung neurowissenschaftlicher Befunde auf padagogische Situationen oft
nicht bewusst sind, wissen die forschenden Neurowissenschaftlerinnen und
Neurowissenschaftler im Allgemeinen um die Grenzen ihrer Disziplin. Die
Hirnforschung kann Wesentliches zum Verstandnis des Menschen beitragen,
vorausgesetzt sie anerkennt, dass der Blick ins menschliche Gehirn nicht
hinreicht, um ein Menschenbild zu begriunden, an dem sich die Padagogik
orientieren kann.



Literaturverzeichnis (fur alle vier Teile)

Anderson, Jane (2022). Biological Naturalism and the Mind-Body Problem. Cham:
Palgrave Macmillan.

Bachelard, Gaston (1938/2016). Die Bildung des wissenschaftlichen Geistes.
Beitrag zu einer Psychoanalyse der objektiven Erkenntnis. Franklfurt a.M.:
Suhrkamp.

Bandura, Albert (1976). Lernen am Modell. Ansdtze zu einer sozial-kognitiven
Lerntheorie. Stuttgart: Klett.

Barkley, Russell A. (2001). The Executive Functions and Self-Regulation: An
Evolutionary Neuropsychological Perspective. Neuropsychology Review, 11, 1-29.

Bateson, Gregory (1985). Okologie des Geistes. Anthropologische, psychologische,
biologische und epistemologische Perspektiven. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bennett, Maxwell R. & Peter M. S. Hacker (2010). Die philosophischen
Grundlagen der Neurowissenschaften. Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft.

Blanshard, Brand (1967). The Problem of Consciousness - A Debate: Opening
Remarks by Professor Blanshard. Philosophy and Phenomenological Research, 27,
317-324.

Boesch, Ernst E. (2005). Von Kunst bis Terror. Uber den Zwiespalt in der Kultur.
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Bohn, Manuel, Josep Call & Christoph J. Volter (2020). Evolutionary Precursors of
Negation in Non-Human Reasoning. In Viviane Déprez & M. Teresa Espinal
(Hrsg.), The Oxford Handbook of Negation (S. 577-588). Oxford: Oxford
University Press.

Boyd, Brian (2018). The Evolution of Stories: From Mimesis to Language, from
Fact to Fiction. WIREs Cognitive Science, 9 (January/February). Download:
https://doi.org/10.1002/wcs.1444.

Call, Josep & Michael Tomasello (2008). Does the Chimpanzee Have a Theory of
Mind? 30 Years Later. Trends in Cognitive Sciences, 12, 187-192.


https://doi.org/10.1002/wcs.1444

Cassirer, Ernst (1923/1985). Philosophie der symbolischen Formen, Bd. I.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Cassirer, Ernst (1929/1982). Philosophie der symbolischen Formen, Bd. III.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Cassirer, Ernst (1990). Versuch tuber den Menschen. Einfiihrung in eine
Philsoophie der Kultur. Frankfurt a.M.: Fischer.

Diamond, Adele (2013). Executive Functions. Annual Review of Psychology, 64,
135-168.

Diamond, Jared (2003). Der dritte Schimpanse. Evolution und Zukunft des
Menschen. Frankfurt a.M.: Fischer.

Donald, Merlin (1991). Origins of the Modern Mind: Three Stages in the Evolution
of Culture and Cognition. Cambridge: Harvard University Press.

Donald, Merlin (1997). The Mind Considered from a Historical Perspective:
Human Cognitive Phylogenesis and the Possibility of Continuing Cognitive
Evolution. In David M. Johnson & Christina E. Erneling (Hrsg.), The Future of the
Cognitive Revolution (S. 355-365). New York: Oxford University Press.

Donald, Merlin (1998). Mimesis and the Executive Suite: Missing Links in
Language Evolution. In James R. Hurford, Michael Studdert-Kennedy & Chris
Knight (Hrsg.), Approaches to the Evolution of Language: Social and Cognitive
Bases (S. 44-67). Cambridge: Cambridge University Press.

Donald, Merlin (2000). The Central Role of Culture in Cognitive Evolution: A
Reflection on the Myth of the solated Mind>. In Larry P. Nucci, Geoffrey B. Saxe
& Elliot Turiel (Hrsg.), Culture, Thought and Development (S. 19-38). Mahwabh:
Lawrence Erlbaum.

Donald, Merlin (2004a). The Definition of Human Nature. In Dai Rees & Steven
Rose (Hrsg.), The New Brain Sciences: Perils and Prospects (S. 34-58).
Cambridge: Cambridge University Press.

Donald, Merlin (2004b). Is a Picture Really Worth a 1.000 Words? History &
Theory. Studies in the Philosophy of History, 43, 379-385.



Donald, Merlin (2004c). The Virtues of Rigorous Interdisciplinarity. In Joan M.
Lucariello, Judith A. Hudson, Robyn Fivush & Patricia J. Bauer (Hrsg.), The
Development of the Mediated Mind: Sociocultural Context and Cognitive
Development (S. 245-256). New York: Psychology Press.

Donald, Merlin (2005). Imitation and Mimesis. In Susan Hurley & Nick Chater
(Hrsg.), Perspectives on Imitation: From Neuroscience to Social Science, Vol. 2:
Imitation, Human Development, and Culture (S. 283-300). Cambridge: The MIT
Press.

Donald, Merlin (2006). Art and Cognitive Evolution. In Mark Turner (Hrsg.), The
Artful Mind: Cognitive Science and the Riddle of Human Creativity (S. 3-20).
Oxford: Oxford University Press.

Donald, Merlin (2007a). The Slow Process: A Hypothetical Cognitive Adaptation
for Distributed Cognitive Networks. Journal of Physiology, 101, 214-222.

Donald, Merlin (2007b). Evolutionary Origins of the Social Brain. In Oscar
Vilarroya & Francesc Forn i Argimon (Hrsg.), Social Brain Matters: Stances on
the Neurobiology of Social Cognition (S. 215-222). Amsterdam: Rodopi.

Donald, Merlin (2008). Triumph des Bewusstseins. Die Evolution des
menschlichen Geistes. Stuttgart: Klett-Cotta.

Donald, Merlin (2010). The Exographic Revolution: Neuropsychological Sequelae.
In Lambros Malafouris & Colin Renfrew (Hrsg.), The Cognitive Life of Things:
Recasting the Boundaries of the Mind (S. 71-79). Cambridge: McDonald Institute
for Archaeological Research.

Donald, Merlin (2012). An Evolutionary Approach to Culture. In Robert N. Bellah
& Hans Joas (Hrsg.), The Axial Age and Its Consequences (S. 47-76). Cambridge:
Harvard University Press.

Donald, Merlin & Lars Andreassen (2007). Consciousness and Governance: From
Embodiment to Enculturation - An Interview. Cognitive Semiotics, 1(0), 68-83.

Draaisma, Douwe (1999). Die Metaphernmaschine. Eine Geschichte des
Geddchtnisses. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Dunbar, Robin I. M. (1998). The Social Brain Hypothesis. Evolutionary



Anthropology, 6, 178-190

Dunbar, Robin I. M. (2001). Brains on Two Legs: Group Size and the Evolution of
Intelligence. In Frans B. M. de Waal (Hrsg.), Tree of Origin: What Primate
Behavior Can Tell Us about Human Social Evolution (S. 173-191). Cambridge:
Harvard University Press.

Dunbar, Robin I. M. (2008). Mind the Gap; or Why Humans Are Not Just Great
Apes. Proceedings of the British Academy, 154, 403-423.

Dutilh Novaes, Catarina (2015). A Dialogical, Multi-Agent Account of the
Normativity of Logic. Dialectica, 69, 587-609.

Eco, Umberto (1977). Zeichen. Einfuhrung in einen Begriff und seine Geschichte.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Elias, Norbert (1976). Uber den Prozess der Zivilisation. Soziogenetische und
psychogenetische Untersuchungen. 2 Bde. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Elias, Norbert (1983). Engagement und Distanzierung. Arbeiten zur
Wissenssoziologie I. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Feyerabend, Paul (2009). Naturphilosophie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Fitch, W. Tecumseh (2012). The Biology and Evolution of Rhythm: Unravelling a
Paradox. In Patrick Rebuschat, Martin Rohrmeier, John A. Hawkins & Ian Cross
(Hrsg.), Language and Music as Cognitive Systems (S. 73-95). Oxford: Oxford
University Press.

Fuchs, Thomas (2013). Das Gehirn - ein Beziehungsorgan. Eine
phdanomenologisch-okologische Konzeption. Stuttgart: Kohlhammer.

Fuchs, Thomas (2022). Verteidigung des Menschen. Grundfragen einer
verkorperten Anthropologie. Berlin: Suhrkamp.

Fussel, Stephan (1999). Gutenberg und seine Wirkung. Frankfurt a.M.: Insel.

Gamble, Clive, John Gowlett & Robin Dunbar (2016). Evolution, Denken, Kultur.
Das soziale Gehirn und die Entstehung des Menschlichen. Berlin: Springer-
Spektrum.



Gardner, Howard (1985). The Mind’s New Science: A History of the Cognitive
Revolution. New York: Basic Books.

Gardner, Howard (1993). Der ungeschulte Kopf. Wie Kinder denken. Stuttgart:
Klett-Cotta.

Gardner, Howard & Veronica Boix-Mansilla (1994). Teaching for Understanding
in the Disciplines - and Beyond. Teachers College Record, 96, 198-218.

Geary, David C. (1995). Reflections of Evolution and Culture in Children’s
Cognition: Implications for Mathematical Development and Instruction. American
Psychologist, 50, 24-37

Gebauer, Gunter & Christoph Wulf (1998). Mimesis. Kultur - Kunst - Gesellschaft.
Reinbek: Rowohlt.

Gehlen, Arnold (1940/2016). Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der
Welt. Frankfurt a.M.: Klostermann.

Goldberg, Robert F. & Sharon L. Thompson-Schill (2009). Developmental «Roots»
in Mature Biological Knowledge. Psychological Science, 20, 480-487.

Gopnik, Alison (1993). How We Know Our Minds: The Illusion of First-Person
Knowledge of Intentionality. Behavioral and Brain Sciences, 16, 1-14.

Gopnik, Alison (2010). Kleine Philosophen. Was wir von unseren Kindern uber
Liebe, Wahrheit und den Sinn des Lebens lernen konnen. Berlin: Ullstein.

Gould, Stephen Jay (1998). Illusion Fortschritt. Die vielfaltigen Wege der
Evolution. Frankfurt a.M.: Fischer.

Gowlett, John, Clive Gamble & Robin I. M. Dunbar (2012). Human Evolution and
the Archeology of the Social Brain. Current Anthropology, 53, 693-722.

Habermas, Jurgen (2006). Das Sprachspiel der verantwortlichen Urheberschaft
und das Problem der Willensfreiheit. Wie lasst sich der epistemische Dualismus
mit einem ontologischen Monismus versohnen? Deutsche Zeitschrift fur
Philosophie, 54, 669-707.

Haidle, Miriam Noel (2008). Kognitive und Kulturelle Evolution. Erwagen -
Wissen - Ethik, 19, 149-159.



Harari, Yuval Noah (2013). Eine kurze Geschichte der Menschheit. Munchen:
Deutsche Verlags Anstalt.

Harvey, Inman (2008). Misrepresentations. In Seth Bullock, Jason Noble, Richard
Watson & Mark A. Bedau (Hrsg.), Artificial Life XI: Proceedings of the Eleventh
International Conference on the Simulation and Synthesis of Living Systems (S.
227-233). Cambridge: MIT Press.

Havelock, Eric (1991). The Oral-Literate Equation: A Formula for the Modern
Mind. In David R. Olson & Nancy Torrance (Hrsg.), Literacy and Orality (S.
11-27). Cambridge: Cambridge University Press.

Hrdy, Sarah Blaffer (2010). Mutter und Andere. Wie die Evolution uns zu sozialen
Wesen gemacht hat. Berlin: Berlin Verlag.

Insel, Thomas R. & Russell G. Fernald (2004). How the Brain Processes Social
Information: Searching for the Social Brain. Annual Review of Neuroscience, 27,
697-722.

Jaynes, Julian (1988). Der Ursprung des Bewusstseins durch den Zusammenbruch
der bikameralen Psyche. Reinbek: Rowohlt.

Kahneman, Daniel (2012). Schnelles Denken, langsames Denken. Munchen:
Siedler.

Kant, Immanuel (1803/1983). Uber Padagogik. In Werke in sechs Bdnden, Bd. VI
(S. 691-761). Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Kapp, Ernst (1965). Der Ursprung der Logik bei den Griechen. Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht.

Kotz, Sonja A., Andrea Ravignani & W. Tecumseh Fitch (2018). The Evolution of
Rhythm Processing. Trends in Cognitive Sciences, 22, 896-910.

Levins, Richard & Richard Lewontin (1985). The Dialectical Biologist. Cambridge:
Harvard University Press.

Mayr, Ernst (1994). Evolution - Grundfragen und Missverstandnisse. Ethik und
Sozialwissenschaften, 5, 203-209.

Millikan, Ruth Garrett (1989). Biosemantics. The Journal of Philosophy, 86,



281-297.

Monod, Jacques (1971). Zufall und Notwendigkeit. Philosophische Fragen der
modernen Biologie. Munchen: Piper.

Nesher, Pearla (1987). Towards an Instructional Theory: The Role of Student’s
Misconceptions. For the Learning of Mathematics, 7, 33-40.

Olson, David R. (1994). The World on Paper: The Conceptual and Cognitive
Implications of Writing and Reading. Cambridge: Cambridge University Press.

Ong, Walter J. (1987). Oralitat und Literalitat. Die Technologisierung des Wortes.
Opladen: Westdeutscher Verlag.

Pauen, Michael (2012). The Second-Person Perspective. Inquiry, 55, 33-49.

Piaget, Jean (1974). Biologie und Erkenntnis. Uber die Beziehungen zwischen
organischen Regulationen und kognitiven Prozessen. Frankfurt a.M.: Fischer.

Plessner, Helmuth (1928/2003). Die Stufen des Organischen und der Mensch.
Einleitung in die philosophische Anthropologie. Gesammelte Schriften, Bd. IV.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Plessner, Helmuth (1948/2003). Zur Anthropologie der Nachahmung. Gesammelte
Schriften, Bd. VII (S. 389-398). Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Putnam, Hilary (1991). Reprasentation und Realitat. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Resnick, Lauren B. (1996). Situated Rationalism: The Biological and Cultural
Foundations for Learning. Prospects, 26, 37-53.

Rizzolatti, Giacomo & Corrado Sinigaglia (2008). Spiegelneurone. Die biologische
Basis des Mitgefuhls. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Roth, Gerhard (1997). Das Gehirn und seine Wirklichkeit. Kognitive Neurobiologie
und ihre philosophischen Konsequenzen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Roth, Heinrich (1966). Erziehungswissenschaft zwischen Psychologie und
Soziologie. In Prasidium des Padagogischen Hochschultages & Vorstand des
Arbeitskreises Padagogischer Hochschulen (Hrsg.), Psychologie und Soziologie in
ihrer Bedeutung fur das erziehungswissenschaftliche Studium (S. 75-84).



Weinheim: Beltz.

Sandkuhler, Hans Jorg (2009). Kritik der Reprasentation. Einfuthrung in die
Theorie der Uberzeugungen, der Wissenskulturen und des Wissens. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Schleiermacher, Friedrich (1813-14/2000). Aphorismen zur Padagogik. In Texte
zur Padagogik. Kommentierte Studienausgabe, Bd. 1 (S. 202-211). Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Schleiermacher, Friedrich (1826/2000). Grundzuge der Erziehungskunst
(Vorlesungen 1826). In Texte zur Padagogik. Kommentierte Studienausgabe, Bd.
2 (S. 5-404). Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Seel, Martin (2005). Teilnahme und Beobachtung. Zu den Grundlagen der
Freiheit. Neue Rundschau, 116(4), 141-153.

Shtulman, Andrew (2006). Qualitative Differences between Naive and Scientific
Theories of Evolution. Cognitive Psychology, 52, 170-194.

Shtulman, Andrew & Kelsey Harrington (2015). Tensions Between Science and
Intuition Across the Lifespan. Topics in Cognitive Science, 8, 118-137.

Shtulman, Andrew & Tania Lombrozo (2016). Bundles of Contradiction: A
Coexistence View of Conceptual Change. In David Barner & Andrew Scott Baron
(Hrsg.), Core Knowledge and Conceptual Change (S. 53-71). New York: Oxford
University Press.

Shtulman, Andrew & Joshua Valcarcel (2012). Scientific Knowledge Suppresses
but Does Not Supplant Earlier Intuitions. Cognition, 124, 209-215.

Singer, Wolf (2002). Der Beobachter im Gehirn. Essays zur Hirnforschung.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Singer, Wolf (2003). Ein neues Menschenbild? Gesprdche uber Hirnforschung.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Skinner, Burrhus F. (1967). The Problem of Consciousness - A Debate: Reply by
Professor Skinner. Philosophy and Phenomenological Research, 27, 325-332.

Spranger, Eduard (1974). Geist und Seele. In Gesammelte Schriften, Bd. IV (S.



65-90). Tubingen: Niemeyer.
Stetter, Christian (1997). Schrift und Sprache. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Strawson, Peter F. (1972). Einzelding und logisches Subjekt (Individuals). Ein
Beitrag zur deskriptiven Metaphysik. Stuttgart: Reclam.

Sziics, Dénes & Usha Goswami (2007). Educational Neuroscience: Defining a New
Discipline for the Study of Mental Representations. Mind, Brain, and Education,
1,114-127.

Tomasello, Michael (1993a). It’s Imitation, Not Mimesis. Behavioral and Brain
Sciences, 16, 771-772.

Tomasello, Michael (1993b). Where’s the Person? Behavioral and Brain Sciences,
16, 84-85.

Tomasello, Michael (1996). Do Apes Ape? In Cecilia M. Heyes & Bennett G. Galef,
Jr. (Hrsg.), Social Learning in Animals: The Roots of Culture (S. 319-346). New
York: Academic Press.

Tomasello, Michael (2002). Die kulturelle Entwicklung des menschlichen
Denkens. Zur Evolution der Kognition. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Tomasello, Michael (2009). Die Ursprunge der menschlichen Kommunikation.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Tomasello, Michael (2010). Warum wir kooperieren. Berlin: Suhrkamp.

Tomasello, Michael (2014). A Natural History of Human Thinking. Cambridge:
Harvard University Press.

Tomasello, Michael (2020). Mensch werden. Eine Theorie der Ontogenese. Berlin:
Suhrkamp.

Tomasello, Michael, Ann Cale Kruger & Hilary Horn Ratner (1993). Cultural
Learning. Behavioral and Brain Sciences, 16, 495-511.

Vernant, Jean-Pierre (1982). Die Entstehung des griechischen Denkens. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.



Vowinckel, Gerhard (1995). Verwandtschaft, Freundschaft und die Gesellschaft
der Fremden. Grundlagen menschlichen Zusammenlebens. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Vygotskij, Lev S. (1934/2017). Denken und Sprechen. Psychologische
Untersuchungen. Weinheim: Beltz.

Vygotsky, Lev S. (1978). Mind in Society: The Development of Higher
Psychological Processes. Cambridge: Harvard University Press.

Wenzel, Horst (1995). Horen und Sehen, Schrift und Bild. Kultur und Gedachtnis
im Milttelalter. Minchen: Beck.



