Der Mensch als Symbiose von
Gehirn und Kultur, 1. Teil

Category: Blog
geschrieben von Walter Herzog | 13. Februar 2024

In meiner Kritik der Neuropadagogik, die im Condorcet-Blog unter dem Titel
Lehrende und lernende Gehirne erschienen ist (s. [Condorcet-Blog 30.6.2023,
2.7.2023 und 8.7.2023]), habe ich als ungelostes Problem einer
neurowissenschaftlichen Fundierung der Padagogik die Uberbriickung des
Grabens zwischen der sinnfreien Wirklichkeit des Gehirns und der sinnhaften
Wirklichkeit von Erziehung und Unterricht hervorgehoben. Bloss davon uberzeugt
zu sein, dass geistige und psychische Phanomene durch Vorgange im Gehirn
realisiert werden, genugt nicht, um zwischen den physischen Mechanismen, die
von einer naturwissenschaftlichen Analyse des Gehirns aufgedeckt werden, und
dem bedeutungshaltigen Geschehen in einer Schulklasse Beziehungen
herzustellen oder aus Ergebnissen der Hirnforschung Folgerungen fur Erziehung
und Unterricht abzuleiten. Wir mussen erklaren konnen, wie das eine aus dem
anderen hervorgeht.


https://condorcet.ch/2024/02/der-mensch-als-symbiose-von-gehirn-und-kultur-1-teil/
https://condorcet.ch/2024/02/der-mensch-als-symbiose-von-gehirn-und-kultur-1-teil/

Der emeritierte Berner
Professor Walter
Herzog:

In der Philosophie des Geistes wird haufig zwischen einfachen und schweren
Problemen der wissenschaftlichen Erklarung von Bewusstseinsphanomenen
unterschieden (vgl. Anderson, 2022). Die einfachen Probleme betreffen
Aufmerksamkeits-, Wahrnehmungs- und Gedachtnisprozesse sowie elementare
kognitive Leistungen, von denen angenommen wird, dass sie eine neuronale
Grundlage haben. Die schweren Probleme betreffen die Frage, wie sich
naturwissenschaftlich erklaren lasst, dass unser Bewusstsein eine subjektive Seite
aufweist, insofern wir Wahrnehmungen oder Empfindungen auf eine bestimmte
Weise erleben. Es ist eine Sache, fiur ein Angstgefuhl oder eine euphorische
Gestimmtheit eine neurologische Grundlage zu finden, aber eine ganz andere, das
mit der Angst oder Stimmung verbundene subjektive Erleben
neurowissenschaftlich zu erklaren.

Noch schwieriger wird es allerdings, wenn wir erklaren wollen, wie in einer
materiellen Welt Sinn und Bedeutung vorkommen konnen, und zwar nicht als
blosses Gefuihl von Sinnhaftigkeit, sondern als objektiver Sinn, den wir
miteinander teilen, wie zum Beispiel im Falle von politischen Uberzeugungen,
wissenschaftlichen Erkenntnissen oder sprachlicher Bedeutung. Wie kommt es,
dass wir das Gleiche meinen, wenn wir ein gleiches Sprachzeichen verwenden?
Durch die Aufsummierung individueller Gehirnzustande lasst sich jedenfalls nicht
erklaren, dass Menschen in einer Welt leben, uber deren Merkmale sie in
wesentlicher Hinsicht ubereinstimmen.



Ich bilde mir nicht ein, dieses wirklich schwierige Problem losen zu konnen,
glaube jedoch, dass wir eine Argumentation aufbauen konnen, die uns einer
Losung naherbringt. Dazu werde ich im 1. Teil meines vierteiligen Beitrags
ausfuhren, weshalb die Mittel der Neurowissenschaften nicht ausreichen, um
psychische und geistige Phanomene zu erklaren. Im 2. Teil werde ich skizzieren,
wie eine Losung des Problems zumindest denkbar sein konnte. Dazu werde ich
einerseits auf entwicklungspsychologische und hirnphysiologische Arbeiten
zuruckgreifen und andererseits auf neuere Forschung zu Themen wie Theory of
Mind, Exekutivfunktionen und Intentionalitat eingehen. Im Zentrum des 3. Teils
werden die Arbeiten des kanadischen Neuropsychologen Merlin Donald zur
Evolutionsgeschichte des Menschen stehen, die meiner Meinung nach eine
plausible Erklarungsskizze zur Entstehung der spezifisch menschlichen
kognitiven und kommunikativen Fahigkeiten geben. Im 4. Teil werde ich aus
meinen Ausfuhrungen zur «Symbiose von Gehirn und Kultur» - eine
Formulierung, die ich von Donald (2008) ubernehme - einige Konsequenzen
ziehen, die gewisse Denkgewohnheiten, wie sie vor allem in der Didaktik
verbreitet sind, radikal infrage stellen.

Wenig Neues unter den Gehirnen

Wollten wir dem Neurophysiologen und Hirnforscher Wolf Singer (2002) folgen,
dann hatten unsere Gehirne das Problem der Uberbriickung des Grabens
zwischen materieller und sozialer Wirklichkeit langst schon aus eigenem Antrieb
gelost. Die Grenze zur mentalen Wirklichkeit sollen sie namlich uberschritten
haben, als sie «damit begannen, ihre Umwelt abzubilden» (S. 40) und «Begriffe
und Symbole fur Erfahrungen zu erfinden» (ebd.). Die Gehirne selbst «fugten der
vorgefundenen materiellen Welt eine weitere Ebene hinzu, die aus immateriellen
Konstrukten, Beschreibungen und Zitaten besteht» (ebd.). Aber weshalb hatten
sie dergleichen tun sollen? Und wie sollten sie dies zustande gebracht haben?



Wolf Singer, Hirnforscher:
Unplausible Argumente

Wie unplausibel Singers Annahme ist, zeigt die Tatsache, dass sich das Gehirn
des Menschen von den Gehirnen anderer Saugetiere nicht wesentlich
unterscheidet. Wenn wir uns an den Hirnforscher Gerhard Roth (1997) halten,
dann entspricht das menschliche Gehirn sowohl in seinem Grundaufbau wie in
den Einzelheiten nicht nur dem Gehirn anderer Saugetiere, sondern auch anderer
Wirbeltiere. «Am menschlichen Gehirn kann im Vergleich zu den ihm
stammesgeschichtlich nahestehenden Tieren nichts grundlegend Neues und
Anderes festgestellt werden» (S. 76). Mit Ausnahme seiner Grosse ist unser
Gehirn von den Gehirnen unserer biologisch nachsten Verwandten kaum zu
unterscheiden.

Das menschliche Gehirn ist etwa dreimal so gross wie dasjenige eines Affen
derselben Korpergrosse, wobei schon Affen gegenuber anderen Saugetieren uber
relativ grosse Gehirne verfugen. Das heisst auch, dass das Gehirn des Menschen
stammesgeschichtlich schneller an Volumen zugenommen hat als sein ubriger
Korper. Vor allem der prafrontale Cortex ist beim Menschen volumenmassig
starker ausgebildet als bei anderen Primaten. Das ist fur das Verstandnis der so
genannten Exekutivfunktionen des Gehirns von besonderer Bedeutung. Wir
werden im 2. Teil dieses Beitrags naher darauf eingehen.

Aufgrund der Ahnlichkeit des menschlichen Gehirns mit den Gehirnen anderer
hoherer Lebewesen lassen sich die besonderen Leistungen, zu denen Menschen
im kognitiven Bereich fahig sind, durch die Hirnforschung allein nicht erklaren.
Dem entspricht, dass sich das menschliche Gehirn in den letzten rd. 50’000
Jahren anatomisch kaum verandert hat. Wie kann es sein, dass dasselbe Gehirn,
das selbst vor 15’000 Jahren noch nichts von Landwirtschaft, Viehhaltung und
phonetischer Schrift wusste, innert kiirzester Zeit, namlich in den letzten rd. 200



Jahren, zu Leistungen wie der Erfindung der Eisenbahn, der Gluhbirne, des
Penicillins, der Raumfahrt, des Computers und des Internets fahig war?

Im Unterschied zur biologischen Evolution, die nur langsam voranschreitet, da
organismische Verdnderungen auf genetischer Basis weitergegeben werden
miussen, verfugt die kulturelle Evolution uber eine beschleunigte Form der
Tradierung, da Neuerungen durch individuelles Lehren und Lernen vermittelt
werden konnen.

Die Kultur als Wasserscheide

Die naheliegende Antwort lautet, dass es dem Menschen dank Verknupfung
seines Gehirns mit kulturellen Innovationen moglich war, diese Leistungen zu
erbringen. Im Unterschied zur biologischen Evolution, die nur langsam
voranschreitet, da organismische Veranderungen auf genetischer Basis
weitergegeben werden miussen, verfugt die kulturelle Evolution uber eine
beschleunigte Form der Tradierung, da Neuerungen durch individuelles Lehren
und Lernen vermittelt werden konnen. Einmal in Gang gesetzt, konnte die
kulturelle Entwicklung an Fahrt aufnehmen, ohne dass dazu Veranderungen des
Gehirns oder des Genoms notwendig waren.

Jared Diamond,
amerikanischer Biologe
und Physiologe, Autor:
Der rapide Wandel der
menschlichen



Lebensform setzte aber
erst vor 40’000 Jahren
ein.

Je nach Strenge der Definition, finden sich Spuren menschlicher Kultur bereits
vor rd. 2.5 Millionen Jahren, beginnend mit der Gattung Homo habilis, oder aber
erst seit rd. 200’000 Jahren mit dem Erscheinen des anatomisch modernen
Menschen, Homo sapiens (vgl. Diamond, 2003, S. 49ff.; Haidle, 2008, S. 155;
Tomasello, 2014, S. 84). Der rapide Wandel der menschlichen Lebensform setzte
aber erst mit dem von Jared Diamond (2003) so genannten «grossen Sprung nach
vorn» ein. Ereignet hat er sich vor ca. 40°000 Jahren, als die letzte Eiszeit
allmahlich ihrem Ende zuging. Zeichen der beschleunigten Veranderung sind
nicht nur verfeinerte Werkzeuge, Schmuck, Hohlenmalereien, Figurinen,
Knochenschnitzereien, Musikinstrumente und Grabbeigaben, sondern auch die
zunehmende kulturelle Divergenz der menschlichen Gemeinschaften. Auch
unsere negativen Seiten, eingeschlossen Gewaltbereitschaft, kriegerische
Auseinandersetzungen und Genozid, gehoren zu unserem kulturellen Erbe und
konnen nicht aus unserer animalischen Natur abgeleitet werden (vgl. Diamond,
2003, S. 346f1f.).

Es spricht viel dafur, dass Homo sapiens uber Sprache verfugte, jedoch wurde es
zu kurz greifen, Kultur auf Sprache zu reduzieren. Eine minimale Definition von
Kultur sieht in dieser ein kollektives System von Zeichen und Symbolen, mit
denen Wirklichkeit reprasentiert und Wissen tradiert wird. Anders als seinen
genetisch nachsten Verwandten, den Schimpansen und Bonobos, ist es dem
Menschen gelungen, im Laufe seiner Evolutionsgeschichte den Schritt zur
symbolischen Reprasentation von Wirklichkeit zu machen. Symbole ermoglichen
es, den Strom des Bewusstseins vorubergehend zu unterbrechen, im Verhalten
Zasuren zu setzen und sich Sachverhalte vor Augen zu fuhren, die aktuell nicht
gegeben sind. Wortlich genommen meint Reprasentation Vergegenwdartigung. Da
der Begriff der Reprasentation fir unsere folgenden Uberlegungen von zentraler
Bedeutung ist, wollen wir ihn etwas genauer untersuchen.

Zum Begriff der Reprasentation

Wie Hans Jorg Sandkuhler (2009) ausfuhrt, sind Reprasentationen «das Ergebnis
intentionaler Akte, d.h. einer gerichteten Wahrnehmung, Beobachtung, Erfahrung



und Erkenntnis» (S. 60). Intentionalitat im Sinne der bewussten Fokussierung
eines Sachverhalts ist Voraussetzung fur Reprasentation. Reprasentationen in
Form von Bildern, Zeichen und Symbolen stehen fur etwas Abwesendes, das
durch die Reprasentation in die Gegenwart bzw. in unser aktuelles Bewusstsein
gerufen wird. Insofern konnen Reprasentationen in Form von Erinnerungen,
Gedanken oder Vorstellungen individuellen Charakter haben. Der Begriff der
mentalen Reprasentation wird zumeist in diesem Sinn verstanden.

Das Moment der Intentionalitat wird allerdings oft unterschlagen. So definieren
der Neuropsychologe Dénes Sziics und die Neuropsychologin Usha Goswami
(2007) mentale Reprasentation als Codierung von Information in Form von
elektrochemischer Aktivitat im Gehirn. Die Begriffe Codierung, Information und
Reprasentation werden also nicht in einem zeichen- oder symboltheoretischen
Sinn verwendet, sondern als rein physische Vorgange (Feuern von Neuronen) in
einem Netzwerk von Nervenzellen. Dieser Begrifflichkeit wollen wir uns nicht
anschliessen.

Wenn Reprasentationen geteilt werden und eine gemeinsame Bedeutung haben
sollen, dann genugt eine neurowissenschaftliche Sichtweise nicht, um den Begriff
zu definieren. Es genugt aber auch nicht, wenn wir unter Intentionalitat lediglich
individuelle Intentionalitat verstehen. Wenn ich mich allein auf eine Sache
beziehe, kommt keine geteilte Bedeutung zustande. Wir mussen uns gemeinsam
darauf beziehen, wenn wir uns mittels Zeichen oder Symbolen uber einen
Sachverhalt verstandigen wollen. Wahrend individuelle Intentionalitat eine
dreistellige Relation bildet - etwas bedeutet etwas fur mich -, beruht geteilte
Intentionalitat auf einer vierstelligen Relation - etwas bedeutet etwas fur uns, d.h.
im Minimum fur mich und dich.

Dem entspricht die Definition, die der britische Neurowissenschaftler Inman
Harvey (2008) dem Begriff der Reprasentation gibt: «Ein Zeichen P wird von
einer Person Q dazu verwendet, um gegenuber einer Person S auf ein Objekt R zu
verweisen» (S. 228 - eigene Ubersetzung). Wobei er erganzt, dass die Personen Q
und S Angehorige einer Gemeinschaft sind, die sich auf diese Art des
Zeichengebrauchs geeinigt hat.

Zu wissen, was ein Zeichen bedeutet, heisst zu wissen, wie man das Zeichen
gebraucht. Den Gebrauch lernt man im Austausch mit anderen, die bereits
wissen, wie das Zeichen verwendet wird.



Harvey bestatigt damit, dass es ohne geteilte Intentionalitat keine Zeichen oder
Symbole geben kann. Nichts kann an sich ein Zeichen oder Symbol sein. Keine
Reprasentation bezieht sich von sich aus auf einen Gegenstand, den sie
reprasentiert. Zu wissen, was ein Zeichen bedeutet, heisst zu wissen, wie man das
Zeichen gebraucht. Den Gebrauch lernt man im Austausch mit anderen, die
bereits wissen, wie das Zeichen verwendet wird. Einmal gelernt, evoziert das
Zeichen eine Vorstellung in unserem Bewusstsein. Das Wort <Hund> weckt die
Vorstellung oder den Begriff eines Hundes, auch wenn aktuell kein Hund
anwesend ist. Die Vorstellung selber ist aber nicht ihrerseits eine Reprasentation.
Insofern gibt es keine inneren Reprasentationen im Sinne von neuronalen
Reprasentationen im Gehirn, es sei denn, wir verwenden den Begriff in einem
metaphorischen Sinn.

Insofern haben Maxwell Bennett und Peter Hacker (2010) recht, wenn sie den
Begriff der Reprdsentation als «Unkraut im Garten der Neurowissenschaften»
(S. 188) bezeichnen, ein Unkraut, das mitsamt seinen Wurzeln ausgerottet
werden sollte. Da dies jedoch kaum geschehen wird, mussen wir darauf achten,
dieser Begriffsverwendung nicht zum Opfer zu fallen.

Reprasentation in den
Neurowissenschaften

In den Neurowissenschaften ist allerdings oft von Reprasentation in genau diesem
reduzierten Sinn einer lediglich drei- oder sogar nur zweistelligen Relation die
Rede. Wie Szucs und Goswami (2007) spricht auch Singer (2002) von
Reprasentation, wenn sensorische Signale aus der Umwelt oder aus dem eigenen
Korper neuronal codiert werden. Ausdrucklich ist von einer «Reprasentation des
Draussen» (S. 70) im Gehirn und einer «Reprasentation von
Wahrnehmungsobjekten im Gehirn» (S. 95) die Rede. Damit wird unterstellt, dass
zwischen dem wahrgenommenen Gegenstand und der Aktivierung von
Nervenzellen im Gehirn eine (kausale) Entsprechung besteht. Diese kann aber
nur physikalisch realisiert sein, womit ihr genau das abgeht, was mit dem
Reprasentationsbegriff eingefangen werden soll, namlich Sinn und Bedeutung.

Insofern haben Maxwell Bennett und Peter Hacker (2010) recht, wenn sie den
Begriff der Reprasentation als «Unkraut im Garten der Neurowissenschaften» (S.



188) bezeichnen, ein Unkraut, das mitsamt seinen Wurzeln ausgerottet werden
sollte. Da dies jedoch kaum geschehen wird, mussen wir darauf achten, dieser
Begriffsverwendung nicht zum Opfer zu fallen. Weder konnen Sinnesorgane dem
Gehirn bedeutungshaltige Informationen ubermitteln, noch ist das Gehirn von
sich aus in der Lage, Sinnesinformationen Bedeutung zuzuweisen. Die saloppe
Rede von einem Wissen, das «ins Gehirn gelangt», die sich wiederum bei Wolf
Singer haufig findet, unterschlagt das Problem, dass eine neurowissenschaftliche
Beschreibung von Hirnprozessen den Horizont geteilter Bedeutungen nicht
erreichen kann.

Da Gehirne auf einer rein syntaktischen Basis funktionieren, musste die
Semantik wie bei einem Computer in das Programm eingeschrieben werden,
wobei als <Programmierer> die Evolutionsgeschichte in Frage kame.

Da Gehirne auf einer rein syntaktischen Basis funktionieren, musste die Semantik
wie bei einem Computer in das Programm eingeschrieben werden, wobei als
<Programmierer> die Evolutionsgeschichte in Frage kame. Zwar werden solche
Ansichten tatsachlich vertreten, wie zum Beispiel in der so genannten
Biosemantik (vgl. Millikan, 1989), jedoch ist es mehr als fraglich, ob die
menschliche Fahigkeit zum kreativen Gebrauch von sprachlichen und nicht-
sprachlichen Bedeutungen in einem Computerprogramm erschopfend abgebildet
werden kann.

Gemass dem Philosophen Hilary Putnam (1991), der fruher selber eine
Computeranalogie des menschlichen Geistes vertreten hat, ist die Verknupfung
zwischen Reprasentationen und ihren Bezugsgegenstanden «kontingent und kann
sich je nach den Veranderungen in der Kultur oder in der Welt wandeln» (S. 56).
Was im Gehirn eines Menschen vor sich geht, wird daher nie ausreichen, um die
Bedeutung eines Zeichens oder Symbols festzulegen. Wir mussen die Regeln und
Konventionen kennen, durch die eine Gemeinschaft von Menschen deren
Gebrauch festgelegt hat. Das geht nur, wenn wir das Gehirn verlassen und
anerkennen, dass Reprasentationen nicht zwei- oder dreistellige, sondern
vierstellige Relationen bilden.



Ernest Cassierer,
Philosoph, 1874 -1945:
Der Mensch ist ein
“animal symbolicum”

Der Mensch, das symbolgebrauchende
Tier

Tiere sind zu Reprasentationen in diesem Sinn nicht fahig. Weder vermogen sie
sich mittels Zeichen gemeinsam auf Wirklichkeit zu beziehen, noch sind sie in der
Lage, Erinnerungen aktiv in die Gegenwart zu rufen. Das gelegentlich angefuhrte
Beispiel des Bienentanzes kann kaum als Beweis des Gegenteils dienen. Obwohl
es verschiedentlich gelungen ist, Schimpansen in Gefangenschaft den Gebrauch
von Zeichen beizubringen, sind auch sie nicht in der Lage, grammatikalische
Regeln zu lernen und mehr als ein rudimentares Lexikon aufzubauen. Freilebende
Schimpansen bilden spontan keine Zeichen zur Reprasentation von Wirklichkeit.
Allein vom Menschen kann man zu Recht sagen, er sei ein animal symbolicum, ein
Ausdruck, den Ernst Cassirer (1990) in seinem Essay on Man eingefiihrt hat.

Aber wie ist es dem Menschen gelungen, zu einem symbolgebrauchenden
Lebewesen zu werden? Oder, anders gefragt: Was musste geschehen, damit
Gehirne, die per definitionem auf einer sinnfreien Basis funktionieren, Anschluss
an kulturelle Errungenschaften gefunden haben, die per definitionem sinnhaft
sind? Oder, nochmals anders gefragt: Wie konnte die Kultur Einfluss auf das
menschliche Gehirn gewinnen, so dass dieses zu einem «symbolisierenden
Organ» (Donald) wurde?



Der Neuropsychologe Merlin Donald (2008), auf den wir im 3. Teil ausfuhrlicher
zu sprechen kommen werden, spricht von einer «Symbiose von Gehirn und
Kultur» (S. 219) und bestatigt damit, dass es fur das Verstandnis der kognitiven
Leistungen des Menschen unzulanglich ist, sich auf die Erforschung seines
Gehirns zu beschranken. Das Problem der Uberbriickung von materiellem Gehirn
und immaterieller Kultur kann nur gelost werden, wenn wir in Rechnung stellen,
dass kein Gehirn kontextfrei existiert. Ein Gehirn ist in einen Korper
eingebunden, der zu einem Lebewesen gehort, das sich mit seiner Umwelt
auseinandersetzt und Beziehungen zu anderen Lebewesen pflegt.

Die Neurowissenschaften taten gut daran, sich an der Evolutionsbiologie zu
orientieren, die den Organismus und seine Umwelt als Einheit denkt. Wie fur den
Anthropologen Gregory Bateson (1985, S. 529ff.) die Analyseeinheit der
Evolutionstheorie nicht das isolierte Lebewesen, sondern das Lebewesen-in-
seiner-Umwelt ist, betonen die Biologen Richard Levins und Richard Lewontin
(1985, S. 99), dass es nicht nur keinen Organismus ohne Umwelt, sondern auch
keine Umwelt ohne Organismus gibt. Dabei wird der Begriff der Umwelt
biologisch verstanden, d.h. nicht als physikalische Umgebung, sondern als
okologische Nische, die gleichermassen als Teil des Lebewesens zu verstehen ist
wie dessen Gehirn. Auch die Neurowissenschaften sollten nicht isolierte Hirne
erforschen, sondern Hirne in verkorperten Lebewesen, die ihrer naturlichen und
sozialen Umwelt angepasst sind.

Kritik der neurowissenschaftlichen
Forschungspraxis

Donald (2008) kritisiert die Forschungspraxis der Neurowissenschaften, die
aufgrund restringierter Laborbedingungen nur einen engen Ausschnitt an
psychischen und geistigen Phanomenen untersuchen konnen. Vor allem der
zeitliche Rahmen neurowissenschaftlicher Studien



b

Merlin Donald, Kanada,
Neuoanthropologe: Aufgrund
restringierter Laborbedingungen
nur enge Ausschnitte der Realitat.

ist so gewahlt, dass alltagliche Vorgange ihrer Aufmerksamkeit entgehen.
Bewusstseinsphanomene, die sich auf einer mittleren Zeitebene abspielen
(Minuten oder Stunden), werden vom Raster der sich im Zehntel- und
Hundertstelsekundenbereich bewegenden neuropsychologischen Studien nicht
erfasst. Diese mittlere Zeitebene ist fur unser alltagliches Verhalten aber von
zentraler Bedeutung. Denken wir an ein Gesprach, das wir fuhren, oder an eine
Tatigkeit, die wir ausuben. In unserem Alltag bewegen wir uns vorwiegend in
diesem mittleren Zeithorizont.

Einen Schritt weiter geht Donald (2007a) in seiner Kritik, wenn er uber eine
dritte Form neuronaler Speicherung spekuliert. Da das menschliche
Arbeitsgedachtnis nur relativ kurz nutzbar ist und in das Langzeitgedachtnis
Informationen nur selektiv aufgenommen werden, bedarf es fur mittelfristige
Tatigkeiten wie das genannte Gesprach oder die Austragung eines sportlichen
Wettkampfs einer Speicherungsmoglichkeit, die zwischen diesen beiden
Gedachtnisformen liegt. Man kann sich dies gut am Beispiel von
kontradiktorischen Gesprachen wie der «Rundschau» im Schweizer Fernsehen
vor Augen fuhren. Teilnehmende an solchen Gesprachen machen sich oft Notizen,
um der Gefahr zu begegnen, dass ihnen ein Gedanke, auf den sie wahrend eines
gegnerischen Votums gekommen sind, entfallen konnte. Sie erweitern ihr
biologisches Gedachtnis, indem sie ein technisches Hilfsmittel nutzen.

Obwohl heute kaum noch jemand einen solchen ontologischen Dualismus



vertritt, sind die Neurowissenschaften, wie Maxwell Bennett und Peter Hacker
(2010) in ihrer grundlichen Analyse nachweisen, «noch immer nicht aus
Descartes’ Schatten herausgetreten» (S. 145). An die Stelle des isolierten
immateriellen cartesischen Geistes setzen sie das genauso isolierte materielle
Gehirn.

René Descartes,
Philosoph, Mathematiker,
Naturwissenschaftler
1596-1670: Postuliere
eine strikte Trennung von
geistigen und materiellen
Phanomenen.

Die Hirnforschung im Schatten Descartes’

Die Neurowissenschaften werden oft dafur kritisiert, dass sie bei allen
Lippenbekenntnissen des Gegenteils, uber Descartes nicht hinausgekommen sind.
Bekanntlich hatte René Descartes, einer der einflussreichsten Philosophen der
europaischen Neuzeit, im Zuge des radikalen Zweifels an der Wahrheit seines
Wissens eine strikte Trennung von geistigen und materiellen Phanomenen
postuliert. Alles Subjektive und Mentale (eingeschlossen die eigenen
Empfindungen, Wahrnehmungen und Gefuhle) soll einer immateriellen Substanz
(res cogitans) zugehoren, die vom Rest der Welt (eingeschlossen der eigene
Korper), der als materielle Substanz (res extensa) begriffen wird, absolut



verschieden ist.

Obwohl heute kaum noch jemand einen solchen ontologischen Dualismus vertritt,
sind die Neurowissenschaften, wie Maxwell Bennett und Peter Hacker (2010) in
ihrer grundlichen Analyse nachweisen, «noch immer nicht aus Descartes’
Schatten herausgetreten» (S. 145). An die Stelle des isolierten immateriellen
cartesischen Geistes setzen sie das genauso isolierte materielle Gehirn. Der
Dualismus von Korper und Geist ist zwar ersetzt worden durch einen Dualismus
von Korper und Gehirn, das Gehirn erbringt aber praktisch die gleichen
Leistungen, die Descartes zuvor dem unstofflichen Geist zugeschrieben hat. «Es
fallt auf», schreiben Bennett und Hacker, «dass die Neurowissenschaften dem
Gehirn nahezu dasselbe Eigenschaftsspektrum zuschreiben, das Cartesianer dem
Geist zuschrieben» (ebd.).

Erste- und Dritte-Person-Perspektive

Ein deutliches Symptom des unbewaltigten Cartesianismus der
Neurowissenschaften ist die Unterscheidung zweier Perspektiven zur
Beschreibung von Wirklichkeit. Die beiden Perspektiven werden der
grammatikalisch ersten und der grammatikalisch dritten Person zugeordnet. Die
Erste-Person-Perspektive wird mit der Innenperspektive, in der uns Psychisches
erlebnismassig gegeben ist, gleichgesetzt, wie zum Beispiel im Falle einer
Farbempfindung, dem Geschmack von Schokolade oder der Erinnerung an einen
Traum. Die Dritte-Person-Perspektive wird der fur eine Naturwissenschaft
charakteristischen Aussenperspektive zugeordnet, die sich im Falle der
Neurowissenschaften als <Blick ins Gehirn> mittels bildgebender und anderer
Verfahren realisiert.

Phanomene der materiellen Wirklichkeit lassen sich in der Dritte-Person-
Perspektive objektiv erforschen, indem die Ergebnisse eines Experiments mit
anderen Forschenden geteilt werden. Wie kompliziert auch immer die
Anfertigung eines Gehirnscans sein mag, als Ergebnis eines Messprozesses ist der
Scan offentlich zuganglich, wiederholbar und kritisierbar. Demgegentuber
erschliesst die Erste-Person-Perspektive eine Wirklichkeit, die nach Ansicht vieler
Neurowissenschaftlerinnen und Neurowissenschaftler allein dem erlebenden
Subjekt verfugbar ist. Es handelt sich um Phanomene, die - wie Wolf Singer
(2002) formuliert - «nur unserer Selbsterfahrung zuganglich [...] sind» (S. 176).



Nur ich allein habe Zugang zu den Schmerzen, die ich gerade in meinem linken
Fuss verspure, eine andere Person kann davon nichts wissen.

Gepflegt wird damit nicht nur der cartesische Mythos des sozial isolierten
Geistes, sondern auch die Fiktion einer psychischen Innenwelt, die offentlich
unzuganglich ist, da nur ich selbst wissen kann, was in mir vorgeht. Die Dualitat
von grammatikalisch erster und grammatikalisch dritter Person wird der
Unterscheidung von materieller und geistiger Wirklichkeit uberstulpt. Das
Problem, wie sich von der sinnfreien Wirklichkeit des Gehirns eine Brucke zur
sinnhaften Wirklichkeit unserer Lebenswelt schlagen lasst, wird in die Dualitat
der beiden Beschreibungsperspektiven projiziert. Sinn und Bedeutung werden
der mentalen <Innenwelt> zugeordnet und von der materiellen <Aussenwelt>
weggeschlossen.

Wie Wolf Singer (2003) explizit schreibt, sind sinnhafte Gegenstande «nur aus der
Erste-Person-Perspektive erfassbar» (S. 11). Damit wird das Problem der
Uberbriickung von sinnfreier und sinnhafter Wirklichkeit unlosbar. Denn wenn
Sinn nur subjektiv realisiert werden kann, bleibt unerfindlich, wie eine
gemeinsame (objektive) Wirklichkeit sinnhaft sein kann. Der unbewaltigte
Cartesianismus der Neurowissenschaften verhindert eine plausible Erklarung
mentaler Phanomene.

Erste und zweite Person

Wollen wir der Sackgasse des Cartesianismus entkommen, missen Sinn und
Bedeutung als intersubjektive Phanomene begriffen werden. Relevant ist nicht
der grammatikalische Gegensatz von erster und dritter Person, da wir auf diese
Weise nie zu gemeinsamen Bedeutungen gelangen konnen, sondern die
Unterscheidung von erster und zweiter Person. Wir konnen in die Position der
dritten Person nur wechseln, wenn wir zuvor im Austausch mit einer zweiten
Person ein gemeinsames Verstandnis von Wirklichkeit erarbeitet haben. Ohne
gemeinsames Verstandnis wussten wir gar nicht, worauf wir uns als Drittperson
beziehen.

Als erste und zweite Person sind wir Teilnehmende an einem Gesprach, das auf
einem permanenten Rollentausch zwischen sprechender und horender Person
beruht. Einmal rede ich und du horst mir zu, dann redest du und ich hore dir zu.



Auf diese Weise finden wir Zugang zu einer gemeinsamen Wirklichkeit, deren
Sinn und Bedeutung wir uns im kommunikativen Austausch erarbeiten. Aus der
Koordination unserer beiden Perspektiven geht eine geteilte Perspektive hervor,
der sich das grammatikalische Wir zuordnen lasst. Aus den Perspektiven von
erster und dritter Person lasst sich dagegen keine Wir-Perspektive gewinnen.

Dies wird von Martin Seel (2005) bestatigt, der ein ausschliesslich beobachtendes
Verhalten grundsatzlich fur unmoglich halt. «Niemand [...] kann reiner
Beobachter sein» (S. 145). Ohne Ruckbindung an ein gemeinsames Verstandnis
von Wirklichkeit fanden wir keinen Zugang zur Welt. Fur Seel ist daher jede
Einstellung, und sei sie noch so distanziert und objektiv, «eine Einstellung der
Teilnahme» (ebd.). Was wir als Aussenstehende wahrnehmen, muss sich von
anderen beglaubigen oder bezweifeln lassen. Mit diesen anderen stehen wir aber
nicht in einer Dritte-Person-, sondern in einer Zweite-Person-Beziehung.

Das gilt gerade auch fur die Hirnforschung. Wie Michael Pauen (2012) ausfuihrt,
brauchen wir die Perspektive der zweiten Person, um aus der Dritte-Person-
Perspektive Aussagen uber mentale Zustande zu machen. Denn anders konnten
wir gar nicht wissen, worauf wir uns mit unseren Aussagen beziehen. «Wenn wir
beispielsweise bei einer Versuchsperson die neuronalen Korrelate von Schmerz
identifizieren wollen, mussen wir zuerst sicherstellen, dass sich die
Versuchsperson tatsachlich in einem Schmerzustand befindet» (S. 45 - eigene
I"Jbersetzung). Das konnen wir nur, wenn wir mit der Person kommunizieren.
Wenn nicht mit leblosen anatomischen Praparaten oder narkotisierten Tieren
geforscht wird, sondern mit Menschen im Wachzustand, genugt die Dritte-Person-
Perspektive nicht, um zu verlasslichen Resultaten zu kommen.

Die Schmerzen in meinem linken Fuss sind keineswegs mir allein zugdanglich,
sondern werden durch mein Schmerzverhalten angezeigt und meine
Schmerzensdusserungen ausgedriickt. Meine Schmerzen empfinden vermag
zwar nur ich allein, jedoch konnen meine Schmerzensdausserungen von anderen
wahrgenommen werden.

Verschrankung von Empfindung und



Wahrnehmung

Eine Beobachterperspektive, die nicht mit einer Teilnehmerperspektive vermittelt
ist, kommt einer Illusion gleich. Das gilt auch im Verhaltnis zu uns selbst. Der
gemeinsame Blick auf die Wirklichkeit, der aus dem kommunikativen Austausch
von erster und zweiter Person hervorgeht, erschliesst nicht nur die physische
Aussenwelt, sondern auch die psychische Innenwelt. Psychisches mag zwar
phanomenal innen sein, zuganglich ist es aber auch von aussen. Dadurch namlich,
dass sich erste und zweite Person korperlich (gestisch) und lautlich (sprachlich)
artikulieren und dem Gegenuber anzeigen, was in ihnen vorgeht, zum Beispiel
durch Ausdruck ihrer Gefithle oder durch Ausserung ihrer Gedanken. Psychisches
ist nicht in hermetisch abgedichteten Raumen weggeschlossen, in denen wir
gleichsam in Einzelhaft sassen. Vielmehr zeigt sich Psychisches in unseren
korperlichen Regungen und in unserem Verhalten und kann anhand von Kriterien
identifiziert werden.

Die Schmerzen in meinem linken Fuss sind keineswegs mir allein zuganglich,
sondern werden durch mein Schmerzverhalten angezeigt und meine
Schmerzensausserungen ausgedruckt. Meine Schmerzen empfinden vermag zwar
nur ich allein, jedoch konnen meine Schmerzensausserungen von anderen
wahrgenommen werden. Fur die Sprache, in der wir uber Psychisches reden, ist
diese doppelte Verankerung im subjektiven Erleben und im objektiven Verhalten
charakteristisch. Wir schreiben anderen Menschen psychische oder geistige
Zustande nicht aufgrund einer theoretischen Analyse ihres Verhaltens zu und
ziehen auch keine Analogieschlusse uber Fremdpsychisches, sondern nutzen
unser psychologisches Alltagswissen, das uns anhand von Kriterien erkennen
lasst, in welcher Verfassung sich eine andere Person befindet.

Die Person als psychophysische Einheit

Wie fiir die Sprache, in der wir iiber Psychisches reden, Inneres und Ausseres
ineinander verschrankt sind, ist fur den Begriff der Person kennzeichnend, dass
Korperliches und Geistiges zusammengehoren. In einer scharfsinnigen Analyse
weist der britische Philosoph Peter Frederick Strawson (1972) nach, dass wir
wahrnehmbare Objekte in zwei Kategorien einteilen, namlich in materielle
Gegenstande und Personen. In beiden Fallen handelt es sich um sprachlich
primitive Begriffe, die nicht weiter zerlegt werden konnen. Fiur den Begriff der



Person heisst dies, dass wir es mit einer unteilbaren Einheit von Korper und Geist
zu tun haben.

Wir sagen von einer Person nicht nur, dass sie 83 Kilogramm wiegt und 1.92
Meter gross ist, sondern auch, dass sie beabsichtigt, nach London zu reisen oder
sich nicht mehr an den Namen ihrer ehemaligen Nachbarin erinnern kann. Wir
sagen dies von ein und derselben Person und nicht das eine von ihrem Korper und
das andere von ihrem Geist. Die cartesische Zweiteilung der Welt in Korper und
Geist stellt eine Abstraktion dar, die auf der ontologisch grundlegenden Ebene,
die Strawson im Blick hat, nicht vorgenommen werden kann.
Bewusstseinstatsachen wie Absichten, Gedanken oder Gefuhle konnen nur
zugeschrieben werden, wenn sie einem Wesen zugeschrieben werden, das uber
einen Korper verfugt.

Als Menschen sind wir soziale Wesen, die nicht im Alleingang zu Sinn und
Bedeutung finden, sondern nur im kommunikativen Austausch mit anderen
Menschen.

Naturwissenschaftliche Forschung am
Menschen

Das wird von Neurowissenschaftlern wie Wolf Singer und Gerhard Roth
schlichtweg verkannt, obwohl sie ihre Experimente nicht durchfithren konnten,
wenn sie davon ausgehen mussten, dass die Berichte ihrer Versuchspersonen
uber ihre Wahrnehmungen oder Empfindungen rein subjektiv waren. Was konnte
aus der Aussenperspektive der dritten Person erforscht werden, wenn die
Innenperspektive der ersten Person nicht mitteilbar ware? Wonach wollten Roth
und Singer im Gehirn suchen, wenn ihnen nicht vorweg bekannt ware, was es
bedeutet, sich in einem bestimmten kognitiven oder emotionalen Zustand zu
befinden? Roth und Singer klammern die Existenz der zweiten Person aus und
reduzieren das Problem einer naturalistischen Erklarung von Sinn und Bedeutung
auf das Verhaltnis von erster und dritter Person, womit es - wie wir bereits
festgestellt haben - unlosbar wird.

Anders als in naturwissenschaftlichen Disziplinen, die sich ausschliesslich mit
Gegenstanden der dinglichen Wirklichkeit befassen, ist naturwissenschaftliche



Forschung am Menschen ohne Verstandigung zwischen forschender und
erforschter Person nicht moglich. Wie Howard Gardner (1985) schon Mitte der
1980er Jahre feststellte, ist es «nicht moglich, als desinteressierter Beobachter,
der lediglich Fakten aufzeichnet, in das Nervensystem einzudringen» (S. 287 -
eigene Ubersetzung). Was Empfindungen, Wahrnehmungen, Gefiithle und
Gedanken sind, konnen wir als Beobachter in der Dritte-Person-Perspektive nur
wissen, wenn wir zuvor als Teilnehmende an einem Dialog zwischen erster und
zweiter Person gelernt haben, wie man uber Empfindungen, Wahrnehmungen,
Gefuhle und Gedanken kommuniziert. Nur auf diese Weise kommen wir zu einer
Wir-Perspektive, die es erlaubt, neuropsychologische Forschung zu betreiben.

Descartes’ Cogito-Argument wird damit vom Kopf auf die Fusse gestellt. Nicht
eine mir allein zugangliche subjektive Innenwelt ist das Erste, wovon wir
ausgehen mussen, sondern eine intersubjektive Wirklichkeit, die wir miteinander
teilen. Psychisches und Geistiges erschliessen sich uns nicht, indem wir nach
einem Ort Ausschau halten, zu dem jede und jeder fur sich einen privilegierten
Zugang hat, sondern indem wir uns Zeichen und Symbole aneignen, die
psychischen und mentalen Phanomenen Bedeutung verleihen. Als Menschen sind
wir soziale Wesen, die nicht im Alleingang zu Sinn und Bedeutung finden,
sondern nur im kommunikativen Austausch mit anderen Menschen.

Ausblick

Damit haben wir das Terrain bereinigt und die Hindernisse, die einem
Bruckenschlag zwischen der sinnfreien Welt des Gehirns und der sinnhaften Welt
unseres Alltags im Wege stehen, aus dem Weg geraumt. Im 2. Teil des Beitrags
wird es darum gehen, die vorbereitenden Uberlegungen so zu erweitern, dass
verstandlich werden kann, wie Gehirn und Kultur in der Evolutionsgeschichte des
Menschen jene Symbiose eingehen konnten, die wir im Titel des Beitrags als
charakteristisch fur den Menschen postulieren.



