Eine Kkritische Stimme zum
radikalen Digital Turn

Category: Blog
geschrieben von Carl Bossard | 20. November 2023

Es ist ein kurzer Text, aber ein couragierter - und von gewichtigem Gehalt, die
Publikation «Kritik und Verantwortung» von Nils B. Schulz.[1] Da lockt ein
erfahrener Gymnasiallehrer und Publizist klug wider den Stachel des Zeitgeistes
und des Mainstreams Digital Turn - mit der forcierten Digitalisierung der
(Primar-)Schulen und dem Imperativ des «Bring your own device (BYOD): jeder
und jede mit dem eigenen Gerat im Schulzimmer, seien es
Laptops, Tablets oder Smartphones.



https://condorcet.ch/2023/11/eine-kritische-stimme-zum-radikalen-digital-turn/
https://condorcet.ch/2023/11/eine-kritische-stimme-zum-radikalen-digital-turn/
https://de.wikipedia.org/wiki/Laptop
https://de.wikipedia.org/wiki/Tablet-Computer
https://de.wikipedia.org/wiki/Smartphone

Carl Bossard, 74, ist
Grundungsrektor der
Padagogischen Hochschule Zug.
Davor war er als Rektor der
kantonalen Mittelschule Nidwalden
und Direktor der Kantonsschule
Luzern tatig. Heute begleitet er
Schulen und leitet
Weiterbildungskurse. Er beschaftigt
sich mit schulgeschichtlichen und
bildungspolitischen Fragen.

Da erinnert ein engagierter Padagoge daran, dass der Geist einer lebendigen
Schule durchaus auch ein Geist des Widerspruchs ist - und Bildung etwas
Antizyklisches in sich tragt: Bildung als «Unverfuhrbarkeit», wie es der Philosoph
Hans Blumenberg einmal ausgedruckt hat[2] - ein Diktum von brennender
Aktualitat in Zeiten von Fake News in digitalen Medien, von Kunstlicher
Intelligenz KI und vorschneller Identitatspolitik. Der Untertitel von Schulz’
lesenswerten Essays weist daraufhin: «Irrwege der Digitalisierung und
Perspektiven einer lebendigen Padagogik».



Aufwachsen in einer Welt aus zweiter Hand
Nils B. Schulz

Kritik und
VEfﬁﬂtHﬂftUﬂg
Irrwege der
Digitalisierung und

Perspektiven einer
lebendigen Padagogik

Wir alle spuren: Unser Leben verliert das, was das Erlebnis von Gegenwartigkeit
ausmacht: Korperlichkeit und physische Prasenz. An ihre Stelle tritt eine
vermittelte Weltwahrnehmung. Touchscreens und Monitore haben sich zwischen
die Welt und uns geschoben. Wir sind fast immer online - nicht nur die
Jugendlichen - und fuhlen uns laufend aufgefordert, irgendwie auf die Welt zu
reagieren, auch wenn das, was wir als Welt bezeichnen, mehr und mehr aus
Daten und elektronischen Signalen besteht. Eine virtuelle Welt, eine Parallelwelt.

Die Realitat zeigt es: Das Spielen mit dem Smartphone nimmt mittlerweile den
ersten Platz unter den Aktivitaten der 6- bis 13-jahrigen Kinder ein. Viele
Jugendliche verbringen zwischen vier bis acht Stunden taglich im Netz; manche
sehen ihre Freundinnen und Kollegen mehr online als analog. Das hat Folgen.
Dazu zahlen beispielsweise die Internetsucht und eine vermehrte soziale
Isolation, die Abnahme von Kreativitat und Empathie furs Gegenuber sowie der
Fahigkeit, geduldig auf etwas zu warten und auszuharren. Viele Kinder konnen
kaum mehr vertieft spielen, diagnostizieren Sozialpsychologen, die
Aufmerksamkeitsspanne werde spurbar kleiner, die Unselbstandigkeit nehme

zu.[3]
Das Schulkind als postmoderner Einzeller?

Was heisst es nun, Lehrerin im digitalen Zeitalter zu sein, als Ausbildner zu
wirken - in medienphilosophischer wie in padagogischer Hinsicht? Und was
bedeutet es fur den Kern der Schule, fur das padagogische Dreieck «Lehrer -
Schulerin - Unterrichtsthema», wenn zunehmend Digitaltechniken in den



Schulalltag drangen und sich EdTech-Konzerne als Stakeholders im
Bildungswesen verstehen?

Das ist die Kernfrage der Studie, und darum untersucht sie auch den didaktischen
Newspeak und die technokratische Sprachpolitik im Bildungssystem. Ihr enges
okonomistisches Vokabular, so Schulz, bekommt Unterricht als lebendiges
Miteinander-Sein, als gemeinsames Nachdenken kaum mehr in den Blick. Das
Gemeinsame und Soziale werden wie ausgeblendet. Im Zusammenspiel mit
digitalen Tools entstehen neue Formen des Lehrens und Lernens. Die Gefahr ist
gross, dass Kinder zu postmodernen Einzellern werden. Gefragt und gepusht ist
das isolierte Lernen in der Atmosphare eines digitalisierten Grossraum-
Schulburos.

Das Schulzimmer der Zukunft? Einzelboxen? Jeder sein eigener
Lerner? Die Sekundarschule Sandgruben Basel (Bild: Roman
Weyeneth/Stucheli Architekten AG)

Solche Formen werden heute mit Schulpreisen pramiert. Dagegen wehrt sich
Schulz. Nicht jedes Kind ist sein eigener Lerner, wie das heute propagiert wird,
nicht jeder Schiiler lernt selbstorientiert effizient genug. Es braucht das Soziale
und Emotionale, es braucht fiirs Mensch-Werden das menschliche Vis-a-Vis.
Lernen basiert auf dem direkten Kontakt mit Menschen: Bildung als Erlebnis von
gemeinsamer Gegenwartigkeit. Das zu betonen bedeutet aber nicht, ein Relikt



aus Jeremias Gotthelfs Zeiten zu revitalisieren oder die digitalen Moglichkeiten zu
eliminieren.

Das Nadelohr des digitalen Weltbezugs

Lernen ist ein dialogisches Geschehen, ein zwischenmenschlicher Austausch. Das
zeigt die Lernpsychologie, das belegt die Neurowissenschaft. Darum sind
Momente der Prasenz so wichtig, ein vitales Gegenuber - ein physisch spurbares
Vis-a-Vis, mit Augenblicken des Nachdenkens im sozialen Miteinander und des
gemeinsamen Gedankenaustausches. Das gilt fur den Alltag, und das gilt ganz
besonders fur die Schule, und hier primar fur die Volksschule.

Das Erleben einer gemeinsamen Welt im Schulzimmer und daruber hinaus ist
dem Autor ein fundamentales Anliegen. «Doch bildschirmvermittelte
Unterrichtsthemen erschaffen eben keinen gemeinsamen Resonanzraum», wie
Schulz mit Verweis auf den Soziologen Hartmut Rosa hervorhebt.[4] Denn der
Bildschirm, so Rosa, werde «zu einer Art Nadelohr, durch das sich unsere
Welterfahrung und Weltaneignung vollzieht, was eine tendenzielle Uniformierung
oder Mono-Modularisierung des Weltbezugs zur Folge hat».[5]

Vom Bedeutsamen des (Vor-)Zeigens

Darum sei das Zeigen fur die zwischenmenschliche Kommunikation im Unterricht
so bedeutsam, betont Schulz. Er beruft sich dabei auf die anthropologischen
Forschungen des US-amerikanischen Evolutionsbiologen Michael Tomasello.
Doch je mehr das Zeigen durch das Anzeigen digitaler Medien ersetzt werde,
desto mehr reduziere sich die Welterfahrung von Kindern und Jugendlichen.

Wie wichtig das Zeigen und damit das Gemeinsame ist, verdeutlich Schulz an
einem Bild aus der Zeit der Reformpadagogik. Er will damit aber nicht in die
«Kreidezeit» oder ins «Digitale Steinzeitalter» zuruckfuhren.



&
Der Reformpadagoge und Lehrer
Carl Dantz (um 1927)Bild:
Fotosammlung Schulmuseum
Bremen

«Dies ist unsere Welt»

Es ist die Atmosphare gemeinsamen Lernens, die den Autor fasziniert, die
triadische Situation zwischen einem vital prasenten Lehrenden, den
aufmerksamen Lernenden Kindern und einem Lerngegenstand. Und dieser
Gegenstand liegt nicht als abstrakte Zeichnung vor; er wird mehrdimensional
wahrgenommen. Jedes Kind hat ihn auch in der Hand.

Damit verbunden ist das Elementare einer jeden Schulbildung: Mit-
Verantwortung ubernehmen fiir diese Welt. Und das Gefuhl fur diese Welt baut
sich im «(Da-)Zwischen» auf. «Die Welt liegt zwischen den Menschen»,
unterstreicht Hannah Arendt 1959, als sie den renommierten «Lessing-Preis der
Freien und Hansestadt Hamburg» verdankt.[6] Gegentuber dem Kind, so Arendt,
nehmen Lehrerinnen und Lehrer es gleichsam auf sich, «die Erwachsenen zu
reprasentieren, die ihm sagen und im Einzelnen zeigen: Dies ist unsere Welt»[7].
Es geht nicht primar um den Aufbau «eigener Welten», sondern um die
Befahigung, an einer gemeinsamen Welt zu partizipieren und darin Sinn zu
finden; das ist die padagogische Funktion der Schule.

«Im Anderen zu sich selbst kommen»

Schulz’ Schrift ist ein analytisches Buch, nicht eine Broschure mit Rezepten. Sie
regt zum Nachdenken an und zum Handeln. Das macht seine Gedanken so
wertvoll. Es geht um eine Ruckbesinnung auf das Eigentliche und Wesentliche
von Schule und Unterricht, auf die Bildung zum Menschsein. Das kommt auch in



einem aufruttelnden Text des Schriftstellers Lukas Barfuss zum Ausdruck; Schulz
stellt ihn zu Recht an den Anfang seines Essays. Lehrerinnen und Lehrer sollten
sich (wieder) auf eine ihrer wichtigen Aufgabe besinnen: den Kindern und
Jugendlichen zu zeigen, «wie das gehen konnte / dieses Spiel / ein Mensch zu
werden».[8]

«Im Anderen zu sich selbst kommen» - und dabei eine unverwechselbare Identitat
gewinnen, wie der Philosoph Georg Friedrich Hegel das Wesen von Bildung
bestimmt - im Spiel, ein Mensch zu werden: mit der Mit-Verantwortung fur diese
Welt.

[1] Nils B. Schulz (2023), Kritik und Verantwortung. Irrwege der Digitalisierung
und Perspektiven einer lebendigen Padagogik. Munchen. Claudius Verlag. 152
Seiten

[2] Hans Blumenberg (1961), «Weltbilder und Weltmodelle», in: Schriften zur
Technik. Herausgegeben von Alexander Schmitz und Bernd Stiegler. Suhrkamp,
2015, S. 126-137, hier: S. 136.

[3] Vgl. Jonathan Haidt (2023), Handys raus aus der Schule!, in: Schweizer
Monat. Die Autorenzeitschrift fur Politik, Wirtschaft und Kultur. Ausgabe 1111/9,
November 2023, S. 10ff.

[4] Schulz (2023), S. 39.

[5] Hartmut Rosa (2016), Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung. Frankfurt
am Main: Suhrkamp, S. 157.

[6] Hannah Arendt (2019), Gedanken zu Lessing. Von der Menschlichkeit in
finsteren Zeiten, in: Dies. (2019), Menschen in finsteren Zeiten. 5. Aufl. Hrsg. von
Ursula Ludz. Munchen: Piper Verlag, S. 12.

[71 Schulz (2023), S. 30.

[8] Ebda., S. 5 und 122. Der Text ist publiziert in: Lukas Barfuss (2018), Ode an
die Lehrer, in: Stil

und Moral. Essays. Munchen: btb Verlag, S. 152ff.



