
Postmodernes  Denken  in  der
Pädagogik (2. Teil)
Category: Blog
geschrieben von Gastautor | 8. August 2022

Immanuel  Kant:  Der  Königsberger
Aufklärer beschreibt die Geschichte
als  ein  qualitatives  Fortschreiten,
das uns zu hoffen erlaubt.

Werte der Pädagogik im Zeitalter der Aufklärung

Die von Aufklärern wie Comenius, Locke, Kant und Rousseau geprägten Ideale
und Werte  gehören zum geistigen Fundament  der  rasanten Entwicklung des
Bildungswesens  im  18.  Jahrhundert.  Diese  umfassen  die  Befreiung  der
menschlichen Vernunft, das in den Mittelpunkt tretende Interesse am Menschen
und  seiner  Natur,  den  Optimismus  in  Bezug  auf  den  geistigen  und
gesellschaftlichen  Fortschritt  vor  allem  in  den  Naturwissenschaften,  die
Pädagogik der Aufklärung mit der Heranbildung der autonomen Vernunft beim
jungen Menschen und die Erziehung und Bildung zum selbstverantwortlichen und
sittlichen  Individuum  und  die  Freiheit  des  Individuums.  Es  sind  diejenigen
Vorstellungen und «Konzepte», von denen sich das postmoderne Denken abheben
will.

Einfluss und Auswirkungen des Postmodernismus auf die Pädagogik

https://condorcet.ch/2022/08/postmodernes-denken-in-der-paedagogik-2-teil/
https://condorcet.ch/2022/08/postmodernes-denken-in-der-paedagogik-2-teil/


Die  Debatte  in  der  Erziehungswissenschaft  hat  ergeben,  dass  der
Postmodernismus  zentrale  philosophisch-anthropologische  Voraussetzungen
pädagogischer  Theorie  angreift,  ja  sogar  verabschiedet.  Deshalb  sind  die
Vertreter  der  Erziehungswissenschaft  zum  Schluss  gekommen,  dass  eine
Einführung  postmoderner  Theoreme  in  die  Pädagogik  für  diese  eine
bestandeskritische Bedrohung darstellen. Die Pädagogik würde sich damit selbst
auflösen.

Mit  den  Humanwissenschaften  wurde  auch  die  Pädagogik  abgelehnt.  In  den
1970er Jahren unternahmen Katharina Rutschky und Alice Miller den Versuch
einer sogenannten «psychoanalytischen Deutung» der Pädagogik der Aufklärung,
die sie nunmehr als «Schwarze Pädagogik» diffamierten. Freud selber war jedoch
kein Gegner der Pädagogik: «Mein persönlicher Anteil an dieser Anwendung der
Psychoanalyse ist sehr geringfügig gewesen. (…) Darum verkenne ich aber nicht
den  hohen  sozialen  Wert,  den  die  Arbeit  meiner  pädagogischen  Freunde
beanspruchen darf.» (Freuds Vorwort in: August Aichhorn: Verwahrloste Jugend).

Alle postmodernden Ansätze setzen an der Frage des Menschenbildes an und
verneinen eine menschliche Natur.

Marquis  de  Condorcet
1 7 4 2  - 1 7 9 4 :
Verwirk l i chung  von
Gleichheit und Freiheit in
der Schule.

Pädagogische Theorie und Menschenbild

Eine zentrale Voraussetzung pädagogischer Theorie und Praxis stellt das jeweils

https://de.wikipedia.org/wiki/Katharina_Rutschky
https://de.wikipedia.org/wiki/Alice_Miller
https://de.wikipedia.org/wiki/Schwarze_P%C3%A4dagogik


zugrundeliegende Menschenbild dar.  Das neue Menschenbild entfaltet sich in
Lockes  Gedanken  über  Erziehung,  in  der  Verwirklichung  von  Freiheit  und
Gleichheit  durch  die  Volksschule  bei  Condorcet,  in  den  Konsequenzen  der
aufklärerischen  philosophisch-anthropologischen  Grundannahmen  für  die
Pädagogik  und  bei  Pestalozzi  in  der  Erziehung  zur  Mitmenschlichkeit,  der
Hervorhebung  der  Gefühlsbildung  und  der  Mutter-Kind-Beziehung,  der
gefühlsmässig verankerten Sittlichkeit sowie in der Bedeutung des Lehrers und
Erziehers. Diese Denkannahmen der Aufklärung stehen im Zentrum der Kritik der
Theoretiker  der  Postmoderne,  während  die  meisten  Geistes-  und
Sozialwissenschaftler sich weiterhin in der Moderne verwurzelt sehen und sich
positiv auf die Gedanken der Aufklärung beziehen.

Alle  postmodernen Ansätze setzen an der  Frage des Menschenbildes  an und
verneinen  eine  menschliche  Natur.  Den  Menschen  im  Sinne  universeller
Konstanten des menschlichen Wesens gebe es nicht. Dem einzelnen Menschen
wird eine einheitliche Identität abgesprochen und diese soll aufgelöst werden.
Postmoderne  Menschen  würden  in  sich  selbst  von  verschiedenen  Identitäten
durchkreuzt.  Eine  interne  Pluralisierung  der  Subjekte  müsse  der  externen
Pluralisierung  der  Lebenswelten  entsprechen.  Mit  einer  solchen  Pluralität
umgehen zu können, sei normativ geboten. Hier fordert die Postmoderne explizit
Normen,  während  sie  sonst  behauptet,  dass  Vielheit  und  Heterogenität  von
Lebensformen „objektiv“ bestimmt und Normen nicht zu legitimieren seien, weil
diese nur mittels Herrschaft und Gewalt durchgesetzt werden können.

Die postmoderne Seite behauptet, der Mensch sei kein sich selbst bewusstes
und frei entscheidendes Individuum, wie es die Aufklärung fälschlicherweise
angenommen habe, sondern er sei ein durch seine kulturellen, sprachlichen
und  biographischen  Strukturen  und  von  inneren  Kräften  oder  Trieben
determiniertes  Wesen,  das  keiner  Anleitung  und  Erziehung  bedürfe.

Die verschiedenen postmodernen Theorien und Konzepte für eine postmoderne
Pädagogik weisen kein einheitliches Menschenbild auf. Die poststrukturalistisch
ausgerichteten Theorien zeichnen das Bild des de-zentrierten Subjekts oder der
pluralen Identitäten im selben Menschen. Die postmoderne Seite behauptet, der
Mensch sei kein sich selbst bewusstes und frei entscheidendes Individuum, wie es
die Aufklärung fälschlicherweise angenommen habe, sondern er sei ein durch
seine kulturellen, sprachlichen und biographischen Strukturen und von inneren



Kräften oder Trieben determiniertes Wesen, das keiner Anleitung und Erziehung
bedürfe.  Im  Widerspruch  dazu  behauptet  die  radikal  konstruktivistische
Sichtweise,  das  Individuum  könne  sich  frei  konstituieren  und  erfinden.  Der
Mensch  wisse  von  Geburt  an  selber,  was  gut  für  ihn  sei.  Er  müsse  seine
auftretenden  Bedürfnisse  sofort  befriedigen  können.  Für  die  pädagogische
Theorie  bedeutet  die  Uneinheitlichkeit  und  Widersprüchlichkeit  der
postmodernen Auffassungen über den Menschen, dass daraus keine einheitliche
pädagogische Theorie gewonnen werden kann.

Die Lehrer-Schüler-Beziehung wird
in Frage gestellt.

Lehrer-Schüler-Beziehung, Lehrerrolle und pädagogische Ethik

Die Postmoderne zerstört die wichtige Dimension der Lehrer-Schüler-Beziehung
mit der Änderung der Lehrerrolle, durch die der Lehrer als Unterrichtender und
Erziehender abgeschafft  wird.  Im postmodernen Verständnis  sind Lehrer und
Schüler Teilnehmer an einem Prozess, es gebe zwischen ihnen keinen qualitativen
Unterschied mehr.  Deshalb werden auch die Begriffe „Lehrer“ und „Schüler“
abgeschafft  und  durch  „Lerner“,  „Lernende“  und  „Lernhelfer“  ersetzt.  Beide
Seiten  seien  „Lernende“.  Nach  Lyotard  sollte  in  der  zukünftigen
Informationsgesellschaft der Computer den Lehrer weitgehend ersetzen können:
Lernende würden sich ihre Informationen aus Datenbanken zusammensuchen.
Damit klammert Lyotard den Beziehungsaspekt aus der Schule aus.

Das  Wissen,  das  er  weitergebe,  bestehe  lediglich  aus  persönlichen
Interpretationen  und  Konstruktionen,  denen  die  Schüler  ihre  eigenen
Interpretationen  entgegenhalten  könnten.

Der Lehrer habe keine Vorbildfunktion mehr, er sei nur noch „Lernhelfer“. Das



Wissen, das er weitergebe, bestehe lediglich aus persönlichen Interpretationen
und  Konstruktionen,  denen  die  Schüler  ihre  eigenen  Interpretationen
entgegenhalten könnten. Der Lehrer wird zu einer mit den Lehrmitteln und den
Mitschülern  gleichwertigen  „Informationsstelle“  abgewertet.  Er  sei  Animator,
Begleiter  oder  Diener  der  Schüler,  indem er  ihnen  helfe,  ihre  momentanen
Bedürfnisse zu befriedigen.

Er dürfe den Schülern keine Werte vorleben und vermitteln oder diese gar als
allgemeingültig darstellen. Dagegen sei es die Aufgabe des Lehrers die durch
falsche  Erziehung  verinnerlichten  Werte  mittels  geeigneter  Psychotechniken
(Psychodrama,  Gestaltpädagogik  usw.)  aufzulösen  und  «neue»  Werte  im
Klassenzimmer  zu  entwickeln.  Neben  den  vom  Lehrer  geführten
gruppendynamischen  Experimenten  im  Klassenverband  beschäftigen  sich  die
Schüler  „individualisiert“.  Von  der  neuen  Lehrergeneration  wird  eine  «Neu-
Orientierung» in diese Richtung erwartet.

Die Frage der Erziehung, der Erziehungsziele und der sittlich-moralischen
Bildung

Im postmodernen Denken wird die Tradition der Aufklärung und die zentrale
Bedeutung  der  Erziehung  in  ihr  verabschiedet.  Die  Vorstellung,  dass  Kinder
erzogen werden müssten, sei nur eine «Erzählung» unserer Kultur. Erziehung sei
ein historisches und kulturelles Konstrukt, wird behauptet. Da die Vernunft als
Wesensmerkmal des Menschen negiert wird, kann auch die personale Autonomie
des vernünftigen Subjekts kein Erziehungsziel mehr sein.

Die Erziehung müsse abgeschafft werden, fordert die Antipädagogik. Es gebe
keinen  Massstab  und  keine  Werte  für  ein  gelingendes  Leben,  bloss
«Selbstorganisationsprozesse».  Im  Zentrum  der  antipädagogischen
Argumentation steht ein Werterelativismus: Dem Kind dürften keine bestimmten
Normen vorgegeben werden. Es gebe keine universellen Wahrheiten und Werte.
Man könne im Klassenzimmer zusammen «neue» Werte erfinden und damit «neue
Verhaltensweisen» schaffen. Die dazu propagierten psychotechnischen „Spiele“
gehören allerdings in den Bereich der sonst verpönten Erziehung, sie sind sogar
eigentliche Umerziehungsmittel. Durch sie soll erklärtermassen die postmoderne
Sichtweise  ins  Fühlen  und  Denken  der  betroffenen  Kinder  und  Jugendlichen
eingepflanzt werden.



Unterricht und Wissensvermittlung

Indem mit  der  postmodernen Auffassung die  Wissenschaft  zu  einer  Meinung
unter anderen relativiert wird, erhält das Wissen einen relativistischen Charakter.
Erstens habe das Wissen keinen Bezug zu einer objektiven Realität, bilde keine
Wirklichkeit ab, und zweitens sei es in sich selbst flüchtig und lokal. Das jeweilige
Wissen sei immer ein subjektives Konstrukt, eine «Erfindung». Die postmoderne
«Lernkultur» ist von Ungewissheit geprägt. Das Relative, das Subjektive und das
Unfassbare  bilden deren Grundmerkmale.  «Erfahren» statt  kognitives  Lernen
heisst die Devise.

Während bisher die Sprache und das Wort im Mittelpunkt standen, wird nun
das Wort abgewertet und das Bild hervorgehoben.

Methodik und Didaktik

Das  «Erfahrungslernen»  bedeute  methodisch,  Begehren  und  Bedürfnisse  zu
kultivieren. Es gehe darum, ständig neue «Erfahrungen zu konstruieren» und vom
Buchlernen  wegzukommen.  Während  bisher  die  Sprache  und  das  Wort  im
Mittelpunkt standen, wird nun das Wort abgewertet und das Bild hervorgehoben.
Eine „pikto-ideo-phonographische“ Schrift solle die sprachliche Verfasstheit des
Denkens und die „Vorherrschaft“ der Vernunft relativieren. Die postmodernen
Lernkulturen sollen als kulturrevolutionäre Instrumente bei der Umwandlung der
modernen Kultur in eine postmoderne eine Vorreiterfunktion haben.

Beispiele postmoderner Einflussnahme

Die  Postmoderne  knüpft  an  Nietzsches  Überlegungen  zum  Aufkommen  des
Nihilismus an und radikalisiert sie in vielerlei Hinsicht. Der Nihilismus als der
Prozess der Auflösung von fundamentalen und allgemeingültigen Werten prägt
mittlerweile unsere Kultur und Gesellschaft. Eine auf der Auflösung von Werten
beruhende Haltung hat unweigerlich skrupellose Machtpolitik zur Folge.

Die heutigen Probleme in der Schule wie Wertezerfall, Auflösungserscheinungen,
Geschichtsabbau, Kompetenz- statt Wissensorientierung, Jugendgewalt, Political
Correctness,  Disziplinarprobleme,  Verwahrlosung,  Drogenkonsum usw. können
auch auf die Auswirkungen des postmodernen Denkens zurückgeführt werden.
Postmoderne  Tendenzen  sind  nicht  nur  in  Lehrpläne,  Lehrmittel  und



Schulunterricht, sondern auch in die Lehreraus- und -weiterbildung eingeflossen,
wie der folgende Erfahrungsbericht zeigt:

«Wir sozialdemokratischen Lehrer lösen uns zunehmend von den Utopien der
endsechziger  und  siebziger  Jahre:  Vom  sozialistischen  Gedanken,  durch  die
Schule  die  Gesellschaft  zu  ändern,  und vom sozialdemokratischen Gedanken,
Literatur und Sprachunterricht müsse unmittelbar Lebenshilfe sein, ohne dass wir
deswegen zu Jüngern der Philosophie der Postmoderne wurden: Ihre resignative
Grundhaltung würde uns arbeitsunfähig machen.  Im Übrigen würden wir  nie
ohne Weiterbildung dem postmodernen «Spiel» mit goldenen Bällen frönen und
einen Jargon uns aneignen können, der aus Phrasen der Literaturwissenschaft,
Theologie, Philosophie, der Soziologie und der Psychologie und hier vor allem der
Psychoanalyse schöpft. Die Postmoderne ist mehr als Nostalgie, vielleicht nur die
aktuelle Form von Dekadenz. Was sie genau ist, weiss niemand, das kennzeichnet
sie:  »Die  Postmoderne  war  die  einzige  Epoche,  über  die  nie  jemand  richtig
Bescheid wusste«, hiess es zu Recht in einer Ausgabe der taz im Januar 1987.»

Postmodernes Denken und Jugendunruhen

Jeann  Hersch:  Eine
streitbare  Philosophin,
die  keiner  Debatte
auswich.

Die  Philosophin  Jeanne  Hersch  verortete  in  ihrem Buch  «Antithesen  zu  den
«Thesen zu den Jugendunruhen 1980. Der Feind heisst Nihilismus» die Ursachen
der Jugendunruhen in der Verbreitung des Nihilismus bzw. des postmodernen



Denkens in der Gesellschaft: «Schuldig sind vor allem jene, die ihre Erziehung
und ihre Kultur gemacht haben, jene, die ihnen ein unerträgliches Bild ihrer
Gesellschaft,  ihres Landes, ihrer Zukunft und sogar von sich selbst zeichnen.
Schuldig  sind  jene,  die  die  Erwachsenenwelt  zerstört  haben,  die  die  Jugend
umgibt. Schuldig sind wir, die “Erwachsenen” von gestern und von heute.»

Ausblick

Wissenschaftliche  Studien  können  den  Verlust  oder  die  Veränderung
immaterieller Werte im kollektiven Gedächtnis und insbesondere bei denjenigen
Intellektuellen,  die  mit  der  Postmoderne  in  Kontakt  gekommen  sind,  nicht
messen.  Der  Verlust  immaterieller  Werte  macht  sich  jedoch  in  vielen
gesellschaftlichen  Bereichen  bemerkbar  und  deren  negative  Auswirkungen
werden  beklagt.

Postmodernes  Denken  knüpft  an  die  pessimistischen  Traditionen  in  der
Philosophie  an.  Vielleicht  ist  tatsächlich  der  Zerfall  der  Werte  in  unserer
Gesellschaft  schon  so  weit  vorangeschritten,  dass  ihre  Ethik  nur  noch  aus
Worthülsen  besteht.  Andererseits  ist  stets  das  Gegenteil  denkbar.  Wenn  die
Inhalte  austauschbar  und  nebensächlich  werden,  können  Beziehungen  und
Formen  an  Bedeutung  gewinnen.

Quellen:

Renata  Rapp  Wagner:  «Postmodernes  Denken  und  Pädagogik.»  Dissertation
Universität Zürich, Haupt Verlag Bern 1997, ISBN 3-258-05712-5

https://de.wikipedia.org/wiki/Anything_goes  Feyerabend: „Mach, was du willst!“)

https://www.pedocs.de/volltexte/2018/14423/pdf/ZfPaed_1987_1_Oelkers_Die_Wie
derkehr_der_Postmoderne.pdf Oelkers: Die Wiederkehr der Postmoderne

https://www.cuncti.net/geschlechterdebatte/593-nihilismus-postmoderne-und-skru
pellose-machtpolitik Nihilismus Postmoderne und skrupellose Machtpolitik

 

https://de.wikipedia.org/wiki/Anything_goes
https://www.pedocs.de/volltexte/2018/14423/pdf/ZfPaed_1987_1_Oelkers_Die_Wiederkehr_der_Postmoderne.pdf
https://www.pedocs.de/volltexte/2018/14423/pdf/ZfPaed_1987_1_Oelkers_Die_Wiederkehr_der_Postmoderne.pdf
https://www.cuncti.net/geschlechterdebatte/593-nihilismus-postmoderne-und-skrupellose-machtpolitik
https://www.cuncti.net/geschlechterdebatte/593-nihilismus-postmoderne-und-skrupellose-machtpolitik

