Ein Stuhl lasst sich nicht googeln:
Es ist Zeit, dass wir wieder nach
den Dingen greifen, die uns
umgeben

Category: Blog
geschrieben von Gastautor | 26. Juli 2020

Il ey

1
= 1 ==
B -



https://condorcet.ch/2020/07/ein-stuhl-laesst-sich-nicht-googeln-es-ist-zeit-dass-wir-wieder-nach-den-dingen-greifen-die-uns-umgeben/
https://condorcet.ch/2020/07/ein-stuhl-laesst-sich-nicht-googeln-es-ist-zeit-dass-wir-wieder-nach-den-dingen-greifen-die-uns-umgeben/
https://condorcet.ch/2020/07/ein-stuhl-laesst-sich-nicht-googeln-es-ist-zeit-dass-wir-wieder-nach-den-dingen-greifen-die-uns-umgeben/
https://condorcet.ch/2020/07/ein-stuhl-laesst-sich-nicht-googeln-es-ist-zeit-dass-wir-wieder-nach-den-dingen-greifen-die-uns-umgeben/

Edouard Kaeser ist Physiker,
Philosoph, Jazzmusiker und
freier Publizist. Er schrieb
auch im Einspruch.

Der Mensch entfernt und entfremdet sich immer weiter weg - von der Welt, in
der er eigentlich lebt.

Nicht der Apparat, die ganze Welt ist fernbedient. Wahrenddessen verlernt der
Mensch, was man Material-Intelligenz nennen konnte: eine vitale Direktheit zum
Stoff, Kenntnis und Gespur fur das Woraus der Dinge. Aufgrund der schieren
Komplexitat moderner Produktionsprozesse sind sogar diejenigen Leute, die
professionell mit Materie betraut und vertraut sind, zu Spezialisten geworden. Sie
haben vielleicht ein vertieftes, aber dadurch verengtes Wissen.

Und wie muss es erst um den gewohnlichen Konsumenten stehen? Wer irgendein
Objekt im Supermarkt in den Handen halt, weiss kaum, woraus es besteht, wie es
hergestellt, verpackt, verteilt worden ist. Es gibt in dieser totalen Zirkulation der
kommerzialisierten Materie keine Perspektive, die einen Blick aufs Ganze
gestattete, weder in der Fabrikhalle noch im Chefburo. Die gesamten
Produktions- und Distributionsnetze sind zum Mysterium, wenn nicht Geheimnis
geworden.

Junge Leute bilden heute vorzugsweise nicht ihre manuellen, generell
korperlichen Fahigkeiten, sondern ihre computeradaptierten Kompetenzen aus,
und sie nennen sich dann flott und forsch «knowledge worker».

Entmaterialisiertes Wissen



Man beobachtet dieses Abrucken von der stofflichen Welt offenkundig genug in
den modernen Arbeitswelten, die auf vielen Gebieten nicht einen Umgang mit
dem Material erfordern, sondern mit der Information uber das Material.
Entsprechend betreibt man eine Berufsforderung, die von jeglicher Material-
Intelligenz wegfuhrt.

Junge Leute bilden heute vorzugsweise nicht ihre manuellen, generell
korperlichen Fahigkeiten, sondern ihre computeradaptierten Kompetenzen aus,
und sie nennen sich dann flott und forsch «knowledge worker». Arbeit am Wissen
- das heisst primar: an Information - gilt als hochwertig, nicht aber die
handwerkliche Arbeit am Material.

Zwischen der Intelligenz, die sich mit Information beschaftigt, und der
Intelligenz, die sich mit Material beschaftigt, scheint sich eine Kluft aufzutun.
Und das ist ein Problem.

Ein Meisterwerk der Konzeptkunst aus dem Jahr 1965 vermag es zu
veranschaulichen: Joseph Kosuths Installation «One and Three Chairs» ist hochst
simpel. Ein Klappstuhl steht vor einer weissen Wand, daran aufgehangt sind ein
Foto dieses Stuhls in gleicher Grosse und eine Lexikon-Definition des Wortes
«Stuhl». Die Bedeutung des Titels ist offensichtlich: ein materielles Ding und drei
mogliche Arten seiner Wiedergabe; erstens als das Ding selbst, zweitens als die
fotografische und drittens als die lexikografische Reprasentation - sozusagen
Stufen der semiotischen Entmaterialisierung.

Wer beansprucht den grossten Platz?

Kosuths Installation ist ein Sinnbild unserer heutigen Lage. Mit ihm lasst sich
eine kleine informationstheoretische Uberlegung anstellen. Wenn wir die drei
Objekte in Bit-Folgen ubersetzen mussten, welche wurde im Computerspeicher
den grossten Platz beanspruchen? Fur die Wortfolge genugten ein paar Kilobytes.
Die Pixelmenge des Bildes wurde bei hoher Auflosung im Bereich der Megabytes
liegen. Aber der Stuhl selbst entspricht einer unbestimmt grossen Zahl an Bytes.
Wie wollte man sie erfassen? Noch der exakteste digitale Scan tastet Oberflachen
ab, und auch diese nur mit einer bestimmten Wiedergabetreue.

Ein Stuhl ist ein Stuhl ist ein Stuhl

Hinzu kommt die phanomenologische Dimension des Stuhls. Er lasst sich ja aus



unzahligen Perspektiven wahrnehmen. Er spricht durch seinen Stil zu uns. Er
erzahlt uns vielleicht eine Geschichte. Und selbst wenn es uns gelange, ihn als
Aggregat von Atomen in ein Aggregat von Bits zu ubersetzen, fehlte das
Entscheidende: seine Stabilitat, die Haptik seiner Oberflache, eben dieses Gefuhl,
wenn man auf ihm sitzt - kurz, seine ganze digital unerfassliche und
unubersetzbare Materialitat. Ein Stuhl ist nicht eine Sammlung von
Informationen. Er lasst sich nicht googeln. Ein Stuhl ist ein Stuhl ist ein Stuhl.
Eine umwerfende Trivialitat, von akuter Brisanz.

Material-Intelligenz ist &sthetische Intelligenz. Asthetik nicht einfach im
verengten Sinn des «Schonen», sondern in der alten und weiten Bedeutung des
griechischen «aisthesis», also der sinnlichen und unsinnlichen Wahrnehmung,
zumal des Achtens und Aufmerkens, des Gereizt- und Betroffenwerdens. Wenn
man die Asthetik der inszenierten Materialitat im heutigen Konsum-Universum
betrachtet, dann stellt man fest, dass diese «aisthesis» weitgehend fehlt.

In der hochgradigen Uberreizung der Warenwelten werden wir zu dieser
Stumpfheit konditioniert.

Zwar inszeniert eine einschlagige Architektur in den Stadten glamourose
Materialschlachten, aber sie hat oft die Tendenz zur Uberwaltigung und
Betaubung. Das Material sagt uns nichts, beruhrt uns buchstablich nicht. Es
fordert nicht Material-Intelligenz, sondern geradezu eine Material-Stumpfheit. In
der hochgradigen Uberreizung der Warenwelten werden wir zu dieser Stumpfheit
konditioniert.

Ich hute ich mich vor einer pauschalen Kritik. Es gibt eine Menge material-
intelligenter Architektur, von Herzog & de Meurons Architekturen bis zu den
Hausern des indischen Pritzkerpreistragers Balkrishna Doshi. Material-
Stumpfheit aber ist das Symptom einer endemischen Entfremdung des Menschen
vom Stoff in technisierten Lebenswelten.

Man achte einmal darauf, wie Kinder mit der Materie spontan umgehen. Sie
wiithlen im Sand, graben im Schnee, turmen Steine aufeinander, kneten Lehm,
brechen Holz, zerbroseln Kreide, knullen Blatter zusammen, sie nehmen alles,
was ihnen begegnet, in die Hande oder in den Mund - die Dinge sind ein
einziger Infektionsherd der Material-Neugier.



Lernen am Material

Wuhlen, graben, knullen, kneten

Unser Gehirn entwickelte sich im Umgang mit materiellen Dingen. Man achte
einmal darauf, wie Kinder mit der Materie spontan umgehen. Sie wihlen im Sand,
graben im Schnee, turmen Steine aufeinander, kneten Lehm, brechen Holz,
zerbroseln Kreide, knullen Blatter zusammen, sie nehmen alles, was ihnen
begegnet, in die Hande oder in den Mund - die Dinge sind ein einziger
Infektionsherd der Material-Neugier. Schon fruh erstickt man heute allerdings
diese wunderbare Naturgabe mit einem flachen Gerat, das zu bertuhren
ironischerweise die Beruhrung mit der Welt unterbindet.

Ich pladiere fur einen stillen Haltungswandel. Er wurde aus blossen Nutzern
Kuratoren der banalen Dinge machen: Unsere Gebrauchsgegenstande, Kleider
und Nahrungsmittel sind vielleicht nichts Besonderes, aber sie pragen uns seit
der Kindheit. Genau diese unscheinbare Haltung tragt zum okologischen Respekt
bei, den wir unserem Planeten schulden, zum Bewusstsein, dass die Dinge um uns
nicht nur aus synthetischen Stoffen, sondern auch aus Zellulose, Erz, Mineralien,
Erdol, Wasser bestehen.

Nichts wird verstanden, was nicht zuerst in den Sinnen war.

Dazu gehort nicht zuletzt ein Bewusstsein fur das nicht mehr benutzte Material:
den Mull. Er spiegelt augenfallig genug die Material-Stumpfheit in der
postindustriellen Gesellschaft - quasi das Pendant zur anderen, nicht weniger
plakativen Material-Stumpfheit, die sich im Stoff-Fetischismus luxurierender
Markenprodukte aufspielt. Und die ganze gepimpte Armatur an Apps und



Gadgets erweist sich im Grunde als technisch erweiterte Beschranktheit.

Nichts wird verstanden, was nicht zuerst in den Sinnen war. Zu dieser alten
aristotelischen Lehre empfehle ich ein einfaches Exerzitium: Stehen Sie von
Threm Stuhl auf, unternehmen Sie einen kleinen Spaziergang, bewusst als Tour
zum Erkunden der Dinge. Wahlen Sie ein konsumverlassenes Territorium.
Nehmen Sie die Dinge, denen Sie begegnen, in die Hand.

Fischen Sie einen Kiesel aus dem Bach, pulen Sie ein Moosstick aus einer
Mauerritze, heben Sie das verdrehte Holzstuck, den PET-Flaschen-Deckel, den
Bugelverschluss einer Bierflasche auf, und schenken Sie fur einen Moment Thre
ganze Aufmerksamkeit diesem «nicht besonderen» Fund. Beten Sie still fur sich:
Das ist Materie! Das ist Materie! Das ist Materie!

Wenn Sie Glick haben, trifft es Sie wie ein Schock. Er hat die Wucht einer
existenziellen Umkrempelung. Sie kommen auf die Welt, in der Sie immer schon
gelebt haben.

Edourad Kaeser

Dieser Artikel ist zuerst in der NZZ (23.7.20) erschienen



